
„Megmutatom szentségemet” (Lev 10,3)
Tanulmányok a Szent megmutatkozásairól

Nóda Mózes 65. születésnapjára

Szerkesztők:
Zamfir Korinna

Diósi Dávid
Bodó Márta

Bőjte Csongor





„Megmutatom 
szentségemet”  

(Lev 10,3)

Tanulmányok a Szent megmutatkozásairól
Nóda Mózes 65. születésnapjára

Szerkesztők:
Zamfir Korinna

Diósi Dávid
Bodó Márta

Bőjte Csongor

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT – VERBUM
Budapest – Kolozsvár

2024



VERBUM EGYESÜLET
400045 Kolozsvár 
A. Einstein u. 2/6–7.
www.verbumkiado.ro
Felelős kiadó: Bőjte Csongor
Kiadói főszerkesztő: Bodó Márta

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 Budapest 
Veres Pálné u. 24.
E-mail: szit@stephanus.hu
Felelős kiadó: Sarbak Gábor
Felelős kiadóvezető: Farkas Olivér

A kötet megjelenését 
támogatták:

Studia Theologica Transsylvaniensia
Supplementum 4.

                                  ISSN (Nyomtatott): 3057-9147
                                  ISSN (Online): 3057-9155 

                                  Sorozatszerkesztők: Diósi Dávid és Bodor Attila

                                  DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04

Title: “I Will Show Myself Holy” (Lev 10,3). Essays on the Manifestations 
of the Sacred on the Occasion of the 65th Birthday of Mózes Nóda 

Borítóterv: Szőcs Zsolt		  Korrektúra: Szabó Beáta
Tördelés: Várdai Éva		  Bibliográfiák: Hegedűs Rita

Készült a GPO Graphics nyomdában, Kolozsváron.

Descrierea CIP a Bibliotecii Naţionale a României
„Megmutatom szentségemet” (Lev 10,3) : tanulmányok a Szent 
    megmutatkozásairól : Nóda Mózes 65. születésnapjára / szerkesztők: 
    Zamfir Korinna, Diósi Dávid, Bodó Márta, Bőjte Csongor. - Budapest : 
    Szent István Társulat ; Cluj-Napoca : Verbum, 2024
    ISBN 978-963-612-164-8 
    ISBN 978-606-064-044-8

I. Zamfir, Korinna (ed.)
II. Diósi, Dávid (ed.)
III. Bodó, Márta (ed.)
IV. Bőjte, Csongor (ed.)

2



Tartalom

Előszó............................................................................................................................9

Liturgikus cselekmény és teológia................................................................. 15

DIÓSI DÁVID 
Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében.
Hans-Georg Gadamer „szimbólum”, „kép” és „jel” 
koncepciójának liturgiateológiai jelentősége.....................................19

GÁNÓCZY SÁNDOR
Az eucharisztia, az Úr vacsorája.
Biblikus teológiai és ökumenikus megfontolások........................... 45

KISS ENDRE
Az oltár mint abszolút középpont.
Isten népe szeretetének kifejeződése az oltárcsókban..................55

KAJTÁR EDVÁRD
Az áldozás „dogmatikája” – megfontolások 
a mise rítusának két vegyítéséről ..........................................................67

JOSEPH VERHEYDEN
A kora keresztény liturgikus gyakorlat nyomai 
váratlan helyeken? Megjegyzés a Jakab 2,3-hoz..............................81

NAGY NORBERT
Az apát- és apátnő-benedikálás reformja és 
az Ordo benedictionis abbatis et abbatissae (1970)
ekkléziológiai jelentősége.......................................................................... 97

PÉTER ISTVÁN
Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában................................. 113



6

A szó ereje...............................................................................................................133

TOBIAS NICKLAS
Ein Predigtvorschlag zur frühesten 
Eucharistietradition (1Kor 11,23-26) .....................................................135

TOBIAS NICKLAS
Prédikációjavaslat a legkorábbi 
eucharisztikus hagyományról (1Kor 11,23-26) .................................143

ANDRÁS SZABOLCS
Epiklézis és hitvallás.
A Filioque-kérdésről a liturgia kontextusában................................ 151

OLIMPIU NICOLAE BENEA
Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában ...............................167

SZABÓ MIKLÓS
A szavak súlya, avagy a zsidókért mondott
nagypénteki könyörgés történelmi áttekintése ............................ 199

OLÁH ZOLTÁN
Kőszív helyett hússzívet. 
Ószövetségi szívtranszplantáció?.........................................................213

FARMATI ANNA
A húsvét-misztérium megszólal(tat)ása(i) ........................................ 233

JONICA XÉNIA
„A beszédek idejét az évszak, a helyiek és a környék 
határozza meg!” Népmissziós napirend a 20. században...........247

BODÓ MÁRTA
Éltető szavak.................................................................................................. 259

Szent idő és szent hely...................................................................................... 267

SZATMÁRI GYÖRGYI
Télen-nyáron, égen-földön… 
A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben ..................................269

FAZAKAS SÁNDOR
Mi történik a kultikus térben? Megfontolások a teológia 
és az építészet szempontjainak közös érvényesítéséhez 
az istentiszteleti tér alakítása érdekében......................................... 295



7

Ünnep és misztika...............................................................................................313

KOVÁCS GUSZTÁV
Ünnep és misztika. Ünnep a kiégés társadalmában: 
Byung-Chul Han a túltengő pozitivitásról ........................................315

ANDRÁS ISTVÁN
A misztika mint a kultusz és az értékek cseréjének útja
a keresztény beteljesült nihilizmus korában ................................. 327

Angyalok és szentek.......................................................................................... 339

ZAMFIR KORINNA
Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban. 
Teológiai és ikonográfiai megközelítések......................................... 341

HEGEDŰS ENIKŐ
Szűz Mária tisztelete a kultikus ábrázolások 
szemszögéből, két erdélyi kegykép összefüggésében ................ 387

VERES STELIAN
Mária-tisztelet, Mária-társulatok, 
máriás körmenet Kolozsváron a 18–19. században ......................399

Imádság és spiritualitás................................................................................... 415

LUKÁCS OTTILIA
Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: 
van-e helyük az ima műfajában? .........................................................417

ORBÁN SZABOLCS OFM
A liturgia: az imádkozni tanulás időtálló forrása – 
Assisi Szent Ferenc nyomán...................................................................443

CSONTA ISTVÁN
Imádkozzuk-e, amit hiszünk? 
Imamódok és ami elvezet a szemlélődő imához............................457

JÁKYNÉ CSONTA RÉKA
A bibliodráma módszere a katekumenek 
liturgikus katekézisében...........................................................................471



Kitekintés: egyházi gyakorlat.......................................................................493

HOLLÓ LÁSZLÓ
Aktív részvétel az egyház életében.
Az Erdélyi Római Katolikus Státus újjászervezése 
az 1989–90-es változások után .............................................................495

Abstracts.................................................................................................................513
A kötet szerzői...................................................................................................... 539







Előszó

A Leviták könyvében, amely a Szent tiszteletét állítja a középpont-
ba, Mózes az Úr szavait idézi Áronnak: „Megmutatom szentségemet 
azokon, akik hozzám közelítenek, és dicsőnek bizonyulok az egész 
nép előtt” (Lev 10,3). Isten szentségének kiemelkedő megmutatkozá-
sa a kultusz, a liturgia. Előírásait Mózes, a választott nép tanítója és 
vezetője közvetíti, és a papság ünnepli Áron vezetésével Isten népe 
közösségében. 

Életútjával Nóda Mózes egy személyben jeleníti meg Mózes és 
Áron hivatását. Akárcsak a bibliai Mózes, Nóda Mózes harminc éve a 
Szentről tanít és hozzá vezeti a rábízott egyetemi hallgatókat. Tette 
ezt előbb egyetemi lelkészként (1994-től), majd egyetemi oktatóként, 
1996 óta. Mint Áron, a pap, a Szent szolgálatában áll, immár negy-
venedik éve, 1985 óta. A Szentet kereste, keresi papként, egyetemi 
lelkészként és egyetemi oktatóként egyaránt. Élettere és kutatási 
területe elsősorban a liturgia. Írásai a liturgia különböző vonatko-
zásait vizsgálják: a liturgikus reformot, a szentségeket, elsősorban 
az eucharisztia ünneplését, az abban való tevékeny részvételt (teo-
lógiai doktori dolgozata fontos témáját), a keresztény liturgia zsidó 
gyökereit és a katolikus devóció formáit – az eucharisztia szent-
misén kívüli tiszteletét és a Jézus Szíve-tiszteletet. Másik kutatási 
területe (és első doktorátusa tárgya) a katolikus egyház története, 
továbbá az egyház mibenlétének értelmezése a fundamentális teo-
lógia tükrében. 

Mózes életének újabb mérföldköve alkalmat ad kollégáinak, bará-
tainak, egykori diákjainak (e minőségek sok szerző esetében össze-
fonódnak), hogy újabb kötettel köszöntsék őt. A kötet tanulmányai 
a Szent megmutatkozásairól szólnak, úgy, hogy összekapcsolják az 
ünnepelt elsődleges kutatási területét, a liturgiát, a szerzők saját 
kutatási területeivel. A legtöbb tanulmány így interdiszciplináris 
jellegű. Nóda Mózes katolikus hívő, pap és teológus, ugyanakkor 



12 Előszó

olyan ember, pap és teológus, akinek írásait, homíliáit és minden 
megnyilvánulását átjárja az őszinte ökumenikus szellem. Nem vé-
letlen ezért, hogy barátai és e kötet szerzői között más felekezetű 
teológusok is vannak, illetve a tanulmányok a liturgia ökumenikus 
vonatkozásairól is szólnak. 

A tanulmányok a Szent megmutatkozásait tárják fel a liturgia 
és a liturgiához kapcsolódó szertartások, gyakorlatok, tapasztalatok 
sokféleségében. A kötet huszonhét tanulmánya hatféleképpen szól a 
Szent megnyilvánulásairól: a liturgikus cselekményben és gyakor-
latban, a szó erejében, a szent időben és szent helyen, az ünnepben 
és misztikában, az angyalokban és szentekben, az imádság és spi-
ritualitás útján, illetve kitekintésképpen az egyházi gyakorlat egy 
aspektusában. 

Liturgikus cselekmény és teológia 

A bevezető tanulmányban Diósi Dávid Krisztus jelenlétének a szent-
misében történő „performálását” elemzi liturgiateológiai szempont-
ból, Hans-Georg Gadamer „szimbólum”, „kép” és „jel” fogalmait al-
kalmazva. Gánóczy Sándor biblikus teológiai, szisztematikus, illetve 
ökumenikus teológiai szempontok szerint tárja fel az eucharisztia, 
az Úr vacsorája leglényegesebb dimenzióit – lakomajellegét, a ke-
resztáldozatot megjelenítő emlékezetét, a személyesen jelen levő 
Krisztus megtapasztalását, illetve az eucharisztikus ünneplés mai 
kihívásait. Az eucharisztia ünnepléséhez kapcsolódva Kiss Endre 
az oltár abszolút középpont jellegéről és egy liturgikus gesztusról, 
az oltárcsókról ír, amely kifejezi a pap és Isten népe Krisztus iránti 
szeretetét. Kajtár Edvárd a szentmise két (a prefáció, illetve az áldo-
zás rítusa keretében történő) vegyítése kapcsán az áldozás teológi-
ai összefüggéseit mutatja be. Joseph Verheyden a kora keresztény 
liturgikus gyakorlat nyomait keresi a Jakab-levélben, a görög és 
szír liturgiák tükrében. Nagy Norbert a Pontificale Romanum egyik 
szertartása, az apát- és apátnő-benedikálás reformját és egyháztani 
vonatkozásait vizsgálja. Péter István a bukaresti magyar református 
egyház élete kapcsán a református liturgikus reformtörekvéseket 
mutatja be.



13Előszó

A szó ereje 

Tobias Nicklas a legkorábbi eucharisztikus hagyomány, az 1Kor 
11,23-26 kapcsán fogalmaz meg egy nagycsütörtöki prédikációjavas-
latot. András Szabolcs a liturgiában elhangzó nikaia-konstantinápo-
lyi hitvallás Filioque-betoldása történeti, teológiai-pneumatológiai 
és liturgikus vonatkozásait részletezi. Olimpiu Nicolae Benea ismer-
teti a bibliai perikópák felolvasásának rendjét és teológiai jelentését 
a keleti liturgiában. Szabó Miklós a zsidókért mondott nagypénteki 
könyörgés szavainak súlyát és következményeit tárja fel a könyör-
gés történelmi áttekintésében. Oláh Zoltán a szív héber bibliai jelen-
tését vizsgálja a prófétai szó, az Ez 36,26-27 tükrében. Farmati Anna 
a húsvét-misztérium megszólal(tat)ása(i)ról ír egy középkori húsvéti 
himnusz, az Ad coenam Agni providi magyar fordításait elemezve. 
Jonica Xénia a 20. századi erdélyi népmissziók menetét, azon belül 
az igehirdetés szempontjait mutatja be. Az igehirdetés mai kihívá-
saira reflektálva Bodó Márta a hitelesség, igazság, transzcendens 
jelentés, lelkiség szempontjait és a kommunikációs készségek jelen-
tőségét emeli ki.

Szent idő és hely

Szatmári Györgyi a Tábor-hegyhez, a Szent megmutatkozása he-
lyéhez vezeti el az olvasót, miközben a szent idő, a liturgikus év 
perikópaciklusa keretében olvassa a szinoptikus evangéliumok 
színeváltozás elbeszéléseit. Fazakas Sándor a protestáns teológia 
szemszögéből, ökumenikus nyitottsággal, az építészet és a képzőmű-
vészet tanulságai alkalmazásával vizsgálja a szakrális, az istentisz-
teleti tér funkcióját, valamint a kortárs szakrális tereket, amelyek a 
felekezeti sajátosságokat meghaladva az immanens és a transzcen-
dens metszéspontjának jelei.



14 Előszó

Ünnep és misztika 

Kovács Gusztáv Byung-Chul Han írásaira reflektálva kutatja az ün-
nep újrafelfedezését, az ünneplés képessége megtalálását a kiégés 
társadalmában, a túltengő pozitivitás korában. András István a 
misztikában találja meg a kultusz és az értékek cseréjének útját a 
keresztény beteljesült nihilizmus korában.

Angyalok és szentek

Zamfir Korinna a Mária-tisztelet korai tanúja, a Jakab-evangélium 
angyaliüdvözlet-jeleneteit elemzi, és ezek ikonográfiai recepcióját 
mutatja be a keleti és nyugati ábrázolások tükrében. Hegedűs Enikő 
Szűz Mária tiszteletét tárgyalja két fontos erdélyi kultikus ábrázolás, 
a csíksomlyói kegyszobor és a kolozsvári kegykép összefüggésében. 
Veres Stelian a 18–19. századi kolozsvári Mária-tiszteletet mutatja be 
a Mária-társulatok és máriás körmenetek példáján. 

Imádság és spiritualitás

Lukács Ottilia arra mutat rá, hogy a panaszzsoltárok, az ellenség-
zsoltárok, az elbizonytalanodás zsoltárai a válságot megtapasztaló 
hívő, a traumát átélő (vagy a traumát a kulturális emlékezetben őrző) 
közösség legitim kifejezései, és helyük van a keresztény imában. Or-
bán Szabolcs OFM Szent Ferenc példájával mutatja be, hogy a liturgia 
az imádkozni tanulás időtálló forrása: Assisi szentje a liturgiából 
merített imádságokat, szentírási és patrisztikus szakaszokat kreatív 
módon építette be saját imádságaiba. Csonta István a meditatív és 
a szemlélődő imádság sajátosságait, jelentőségét, lépéseit tárgyalja, 
különös tekintettel a Szent Ignác-i examenre. Jákyné Csonta Réka 
amellett érvel, hogy a bibliodráma fontos szerepet tölthet be a kate-
kumenek liturgikus katekézisében.



15Előszó

Kitekintés 

A kötet zárótanulmányában Holló László abból indul ki, hogy a hívek 
tevékeny részvétele a szentmisében az egyházi gyakorlatra is kihat. 
E premissza alapján mutatja be a klerikusok és világiak együttmű-
ködését feltételező Erdélyi Római Katolikus Státus újjászervezését 
az 1989–90-es változások után.

Az ünnepelt köszöntéséhez csatlakozik Pater Alberich Martin 
Altermatt, az eschenbachi ciszterci kolostor korábbi lelkivezetője, 
a luzerni Szent Leodegar apátság kanonokja, Gábor Csilla egyetemi 
tanár, szociális testvér, a régi magyar irodalom kutatója, Bereczki 
Silvia, a Segítőnővérek Kongregációjának elöljárója, Balogh Katalin 
hebraista, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola oktatója, és 
Bara Zoltán, a Babeș–Bolyai Tudományegyetem Római Katolikus 
Teológia Kara Pasztorálteológiai Intézetének dogmatikatanára.

A köszöntők szívből kívánják Mózesnek, hogy érje meg a bibliai 
Mózes életkorát!

A szerkesztők





Liturgikus cselekmény 
 és teológia





19

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.01

Krisztus jelenlétének  
„performálása” a szentmisében.

Hans-Georg Gadamer „szimbólum”, 
„kép” és „jel” koncepciójának 
liturgiateológiai jelentősége

DIÓSI DÁVID

Babeș–Bolyai Tudományegyetem,  
Kolozsvár – Gyulafehérvár (RO)

david.diosi@ubbcluj.ro

A liturgia komplex interaktív történés, cselekményei pedig komp-
lex természetűek. Már az első mondatban kétszer is szerepelt a 
„komplex” szó. Ezzel elsősorban nem is annyira a liturgia, valamint 
a liturgikus cselekmények bonyolult, komplikált, ágas-bogas voltát 
akarjuk kihangsúlyozni, hanem sokkal inkább azok sokrétű, árnyalt 
körültekintést igénylő voltukra szeretnénk rávilágítani. A liturgikus 
cselekmények már önmagukban véve is szerteágazóak: szavakból, 
gesztusokból, ill. állapotot vagy mozdulatot megvalósító testtartá-
sokból (pl. állás, ülés, térdelés, meghajlás, földre borulás, vonulás, 
összetett, felemelt, kitárt, áldó kezek, kézföltétel, keresztvetés, mell-
verés, csók), hang(zás)okból (pl. ének, zene, csend), azaz verbális és 
nonverbális elemekből állnak, amelyek ráadásul különböző liturgi-
kus tárgyakat (liturgikus könyvek, edények, ruhák és jelvények), 
eszközöket (pl. baldachin, körmeneti kereszt/zászló/lobogó, csengő, 



20 Diósi Dávid

harang, kereplő), természeti jelenségeket (tűz, világosság, sötétség) 
és anyagokat (bor, víz, olaj, tömjén, só, hamu, viaszból készült gyer-
tya) is igénybe vehetnek, sőt mi több, még maga a tér általánosan 
(templom, szabadtér, stadion), illetve a szent hajlék bensőjében talál-
ható specifikus helye (templomhajó, szentély, oltár, ambó, szedilia, 
keresztelőkút), valamint az égtáj (keletelés, határáldás, úrnapi kör-
menetkor a négy oltárt a négy égtáj felé állítják) szintén szignifikáns 
lehet. Teológiai szempontból továbbá a liturgia nem pusztán emberi 
cselekedet: pneumatikus esemény. Maga a szentháromságos egy Is-
ten cselekszik benne az emberek érdekében, az általuk végrehajtott 
cselekményeken keresztül, hisz a liturgiában az ember olyasmit 
„tesz”, amit az ember valójában, alapvetően nem tehet meg.1 Ebben 
a komplexitásban komplex rend uralkodik. Nemcsak az egymásu-
tániság, ill. az egyidejűség, hanem az „egymásra figyelés” rendje is.  
A különböző liturgikus cselekmények ugyanis nemcsak egymás 
után, ill. egy időben lépésről lépésre történnek, hanem egymással 
komplex kapcsolatban vannak. A liturgia rituális dimenziója több, 
mint a linearitás elvét követő lépések egymásutánisága, „menet-
rendje”. A liturgikus egységek és alegységek továbbá nem egyen-
rangúak, olykor egymáshoz vannak rendelve, vagy pedig nem mind-
egyiküknek ugyanaz a minősége, egyikük a másikhoz viszonyítva 
prioritást élvez. 

*  *  *

Ebben a látszólagos zűrzavarban a rendrakáshoz jó megoldásként 
kínálkozik a Hans-Georg Gadamer (1900–2002) német filozófus Igaz-
ság és módszer2 (Wahrheit und Methode) című könyvében prezen-
tált „szimbólum”, „kép” és „jel” közötti különbségtételének liturgiára 
való alkalmazása.3 A kép – meglátása értelmében – különbözik úgy 

1	 Vö. Kurt Koch, Menschliche und kirchliche Schönheit der Liturgie. Got-
tesdienst als soteriologisches und ekklesiologisches Ereignis, in Alois 
Schifferle (szerk.), Miteinander. Für die vielfältige Einheit der Kirche (FS 
Anton Hänggi), Herder, Basel – Freiburg – Wien, 1992, 103–121 (107).

2	 Hans-Georg Gadamer, Igazság és módszer. Egy filozófiai hermeneutika váz-
lata (ford. Bonyhai Gábor), Gondolat, Budapest, 1984.

3	 Vö. Luca Baschera, Architektur des Gottesdienstes. Zum „gestalteten 
Raum” der christlichen Liturgie, Liturgie und Kultur 8.2 (2017) 15–30.



21Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

a szimbólumtól, mint a jeltől. Középúton helyezkedik el az ábrázo-
lás két szélsőséges esete – a tiszta utalás (jel) és a tiszta képviselés 
(szimbólum) – között. Mindkettőből van benne valami. A jelhez ha-
sonlítva a kép tartalmazza az utalás mozzanatát, a szimbólumhoz 
mérve pedig a reprezentációban mindkettőjükben maga a megmu-
tatott van jelen. A hármójuk közötti különbséget hadd mutassuk be 
egy könnyen áttekinthető táblázat formájában, amelyben – a pon-
tosság kedvéért – filozófusunkat szó szerint idézzük.4

Jel Kép Szimbólum

[A] jel […] 
funkciója az, 
hogy magától 
elfelé, valami 
másra utaljon. 
Persze ezt a 
funkciót csak 
úgy tudja 
betölteni, ha 
előbb magá-
ra vonja a 
figyelmet. Fel-
tűnőnek kell 
lennie, azaz 
világosan el 
kell különül-
nie, és a maga 
utalástartal-
mában kell 
megmutat-
koznia.

A kép ábrázolása 
tartalmazza az utalás 
mozzanatát arra, ami 
a képben megmutat-
kozik. A kép viszont 
kizárólag saját tartal-
ma révén tölti be a be-
mutatottra való utalás 
funkcióját. Mikor 
elmélyedünk benne, 
úgyszólván a bemuta-
tottnál vagyunk.

A szimbólum megmutató 
funkciója nem pusztán az uta-
lás valamire, ami nincs jelen. 
Ellenkezőleg: a szimbólum 
valami olyasmit mutat meg 
jelenvalóként, ami alapjában 
véve mindig jelen van. […] 
Tehát a szimbólum nemcsak 
utal, hanem be is mutat, mert 
képvisel. Képviselni pedig 
annyi, mint jelenvalóvá tenni 
valamit, ami nincs jelen. Így 
képvisel a szimbólum is, ami-
kor reprezentál, azaz közvetle-
nül jelenvalóvá tesz valamit.

4	 Gadamer, Igazság és módszer, 118–119.



22 Diósi Dávid

Jel Kép Szimbólum

Nem szabad 
annyira maga 
felé vonzania 
bennünket, 
hogy elidőz-
zünk nála, 
mert feladata 
csupán az, 
hogy megjele-
nítsen vala-
mit, ami nincs 
jelen, s így 
egyedül arról 
van szó, ami 
nincs jelen. 
Tehát nem 
szabad, hogy 
saját képtar-
talma révén 
elidőzésre 
csábítson 
bennünket.

A kép úgy utal valami-
re, hogy közben arra 
ösztönöz bennünket, 
hogy nála magánál 
elidőzzünk. A létérték 
[…] abban áll, hogy 
a kép nincs teljesen 
elválasztva attól, amit 
bemutat, hanem része 
van annak létében. […] 
[A] bemutatott a kép-
ben önmagára talál. 
Gyarapodik a léte […], 
a képben ő maga van 
jelen. […]
Tehát a kép és a jel  
különbségének ontoló-
giai alapja van.  
A kép nem oldódik fel 
a maga utalásfunkció-
jában, hanem tulajdon 
létének van része ab-
ban, amit ábrázol. […] 

[A] kép, bár […] rep-
rezentál, de önmaga 
által, jelentéstöbblet 
által, melyet nyújt. Ez 
pedig azt jelenti, hogy 
a képben a reprezen-
tált – a „mintakép” – 
fokozottan, igazabban 
van jelen, úgy van 
jelen, amilyen valójá-
ban.

A szimbólumoknak nem kell 
feltétlenül képszerűnek lenni-
ük, mivel ittlétük és megmu-
tatkozásuk révén töltik be a 
képviselés funkcióját.
Maguktól semmit sem monda-
nak a szimbolizáltról. […] Nem 
gyarapítják a reprezentált 
létét. […] [A]záltal, hogy […] 
felmutatják őket, magának a 
reprezentáltnak a léte tartal-
milag nem gyarapodik tovább. 
Jelenlétük nem jelent többle-
tet. Csupán helyettesítenek. 
Ezért egyáltalán nem a saját 
jelentésük a fontos, még akkor
sem, ha rendelkeznek ilyennel. 



23Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

Jel Kép Szimbólum

Reprezentánsok, és reprezen-
tatív létfunkciójukat attól 
kapták, amit reprezentálniuk 
kell.

A liturgia – vizsgálatunk esetében speciálisan az eucharisztia 
liturgiája – középpontjában tehát azok a szimbólum gadameri ka-
tegóriájába sorolható cselekvések állnak, amelyek „reprezentál-
nak”, mégpedig úgy, hogy értelmezés nélkül megjelenítenek. Ezek 
alkotják tehát a liturgikus ünneplés szakramentális magját, melyet 
a „képek” kategóriájába tartozó cselekedetek, szavak, gesztusok, va-
lamint tárgyak, eszközök, anyagok és jelenségek vesznek körül. Ezek 
a „képek” a szimbólumokhoz kapcsolódnak, és – jóllehet saját valósá-
guk van – tőlük függenek. A „képek” magukra irányítják a figyelmet 
és arra ösztönöznek minket, hogy elidőzzünk náluk, de csak azért, 
hogy rögvest a szimbólumra irányítsák figyelmünket. A „képek” a 
„szimbólumot” megvilágítják, értelmezik. 

Lehet, egyesekben felsejlik a kérdés: miben segít ez a kategori-
zálás, ha a liturgia legtöbb rituális „puzzle-darabját” végül is egyet-
lenegy – nevezetesen a „képek” – kategóriájába soroljuk, mintha 
a közöttük lévő különbség figyelmen kívül hagyható, avagy irre-
leváns volna. Hadd szögezzük le, hogy itt korántsem a határok és 
különbségek elmosásáról van szó, hanem ez a kategorizálás valójá-
ban abban siet segítségünkre, hogy kiemeljük és szemléltessük az 
egyes – „kép”-kategóriához tartozó – elemek és a szimbolikus-szak-
ramentális központi cselekvés közötti kapcsolat hasonlóságát. 
Mindegyikük egy középpont (szimbólum) köré csoportosul, mind-
egyikük „gócpontja” a liturgikus ünneplés szakramentális magja.  
A „képek” tehát nem rendelkeznek autonómiával, hanem magához a 
magcselekvéshez kapcsolódnak, mégpedig szétválaszttathatatlanul.  
A „képek” a liturgiában valójában Isten megjelenését, jelenlétét „per-
formálják”, formát adnak neki, „megtestesítik”. Isten jelenléte csak a 
„képek” révén válik láthatóvá, szemlélhetővé. A „kép” azonban csak 
akkor tudja betölteni ezen hivatását, ha transzparens, ha megmarad 
a „szimbólum” – s ezzel tulajdonképpen az örökkévalóság – áttetsző 



24 Diósi Dávid

ablaka. Sosem léphetnek olyannyira előtérbe, hogy a „szimbólum-
ra” irányított tekintetet elfedjék, más (evilági) irányba térítsék, 
netán önmagukra irányítsák. A „kép” a „szimbólum” „szolgálóleá-
nya”. Liturgikus összefüggésben a szimbólum5 a Szent érzékelhető, 
az érzékek útján mindegy „kézzelfogható” módon konstatálható és 
megmutatkozó – de mégsem birtokba vehető – revelációját jelenti: 
a Szent kilépését az érzékek számára elérhetetlen isteni szférából.  
A valóság többdimenziójú voltának köszönhetően az empíria-túli 
„láthatatlan-háttérbeli” valóság az érzékekkel észrevehető „látha-
tó-előtérbeliben” „testi”, „anyagi” formát ölt,6 természetesen anél-
kül, hogy ezzel a „dologi” valósággal identikus lenne. A szimbólum, 
amelyben a profanitás és a szentség, az immanens és transzcen-
dens átkarolja egymást, s ezáltal a Szent jelenlétével megszenteli 
a profánt (földi perspektívából pedig a profán a Szent dicsőségének 
ruhájába öltözik), az epifánia, pontosabban a hierofánia, a teofánia 
helye, s mint ilyen a találkozás lehetőségének a mágnestere. A „kép” 
biztatására megvalósuló „elidőzés”, amely valójában egy élmény-
szerű „létfolyamat korrelatív alanyi magatartása”,7 emberközelbe 
hozza a szimbólumban megjelenő Szentet, mégpedig úgy, hogy képi 
szinten az abszolút Szentet „bemutatja” szemlélője számára. A rituá-
lis „kép-sorozat-kockák” a Szent más-más „arcélével” szembesítenek 
bennünket. A „kép” ugyanakkor – ha lehet így mondani – a kommu-
nikációs esemény „bölcsője”, amelyben az „én” számára a „Te” kilép 
anonimitásából, a „Te” arcot nyer az „én” számára, a „filozófia Istene” 
a „Biblia Istenének” arcában konkretizálódik, az elvont eszme, az 
abszolút Lét eleven, cselekvő személyként tündöklik. 

*  *  *

5	 A szimbólumokkal e kötet ünnepeltje is kiemelten foglalkozott tudomá-
nyos közléseiben. Vö. Nóda Mózes, Liturgika. Szentmise, zsolozsma, szent-
ségek, keresztény szimbólumok, Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 22009; Nóda 
Mózes, Szimbólumok és liturgia, Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 2004.

6	 Vö. Franz-Josef Nocke, Általános szentségtan (ford. Varga B. József), in 
Theodor Schneider (szerk.), A dogmatika kézikönyve II., Vigilia, Budapest, 
1997, 195–233 (218).

7	 István M. Fehér, Zur Bildtheorie des Wortes – „so wahr, so seiend”, IJH 3 
(2004) 81–98 (93).



25Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

Az egész szentmise „közép- és csúcspontja”,8 avagy „magja”9 az ala-
pítási elbeszélés az átváltoztatási szavakkal, vagyis a mise legfonto-
sabb részének „alapsejtje”10 magától Krisztustól ered: az eucharisztia 
megalapításának elbeszélése, az átváltoztatás megszentelt szavai-
val, hálaadó ima keretében. Ezek nem önmagukban álló fölszentelő 
formulák, amelyekre izoláltan, rituális beágyazottságuktól elvo-
natkoztatva kell tekintenünk, hanem az eucharisztikus ima (prex 
eucharistica), amely az egész ünneplés „központja és csúcsa”11 (cent-
rum et culmen) központi részéről van szó: magyarán a központ köz-
pontjáról, egy olyan egységről, amelyben „az Úr szavai a döntők, az 
egészet maghatározó helyet foglalják el”.12 Lényegileg minden egyes 
szentmise Jézus Krisztus keresztáldozatának megjelenítése; a „mise 
minden egyéb tulajdonsága csak körülveszi, díszíti, magyarázza a 
voltaképpen egyetlen pillanat alatt történő szent cselekményt”13 – 
írja Radó Polikárp, a magyar liturgia tanítómestere, valamint korá-
nak egyik legtekintélyesebb tudósa. Ennek a kijelentésnek az igazát 
mi sem bizonyítja jobban, mint az a tény, hogy a liturgia járulékos 
részei is a századok folyamán fejlődtek ki, alakultak ki (gewordene 
Liturgie). Ezt a századok folyamán az egyház egyetlen szubjektumá-
hoz való kötődés határozta meg, és ma is ennek kell meghatároznia, 
amely – jóllehet lehetővé teszi különböző formák megvalósulását, 
élő fejlődését, de – kizárja az önkény, ill. a tetszés szerinti eljárás-
módot.14 A különböző keleti (az alexandriai: kopt és etióp rítus; az 
antiochiai: szír, maronita és malankár rítus; a bizánci és örmény 

8	 Adolf Adam, Die Messe in neuer Gestalt. Ein Buch für Predigt, Katechese und 
Besinnung (PaHa 10), Seelsorge Verlag – Echter, Würzburg, 1974, 75.

9	 Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemnia. Eine genetische Erklärung 
der römischen Messe II, Herder, Wien – Freiburg – Basel, 51962, 243.

10	 Josef Andreas Jungmann, A szentmise. Történelmi, teológiai és lelkipásztori 
áttekintés (ford. Sántha Máté), Prugg, Eisenstadt, 1977, 190.

11	 RMÁR3 78.
12	 Burhard Neunheuser, Das Eucharistische Hochgebet als Konsekrations-

gebet, in Andreas Heinz, Heinrich Rennings (szerk.), Gratias agamus. Stu-
dien zum eucharistischen Hochgebet, Herder, Freiburg – Basel –Wien, 1992, 
315–326 (321).

13	 Radó Polikárp, A szentmise bölcsőkora, Vigilia 19.1 (1954) 3–12 (3).
14	 Vö. Joseph Ratzinger, A liturgia szelleme (ford. Heller György), Szent István 

Társulat, Budapest, 2002, 150.



26 Diósi Dávid

rítuscsalád; a perzsa: káld és malabár rítus) és nyugati (pl. az amb-
rozián, a gall, a hispán és a kelta) liturgikus családok (rítusok) mind-
egyike úgyszintén – még ha egymástól eltérő teológiai és rituális 
jellegzetességekkel is – ezen mag köré építkezik. 

A Római Misekönyv Általános Rendelkezései szerint az egész 
eucharisztikus ünneplés „központi, kiemelkedő cselekménye: az 
eucharisztikus ima, a hálaadás és a megszentelés imája”,15 amely 
„központi, kiemelkedő cselekmény”-ben az „eucharisztia szerzésé-
nek elbeszélése és a konszekráció” révén „Krisztus szavával és cse-
lekedetével beteljesül az áldozat (verbis et actionibus Christi sacrifi-
cium peragitur), amelyet Krisztus az utolsó vacsorán rendelt, midőn 
Testét és Vérét a kenyér és a bor színe alatt áldozatul felajánlotta, 
ételül és italul apostolainak adta, és parancsba hagyta meg nekik, 
hogy ezt a misztériumot állandósítsák”.16 Bizonyára nem véletlen-
szerű itt a „perago” (jel. „véghezvisz”, „végrehajt”, „elvégez”) igeforma 
használata. Ez önkéntelenül is az „actio” főnevet juttattja eszünk-
be, amely az „ago” ige főnévi alakja lévén egy olyan adott cselek-
vést, ill. folyamatot jelöl, amelyet az „ago” – azaz egy aktív cselek-
vés – indít el. A liturgiatörténetből mindannyian jól tudjuk, hogy 
az „actio” (canon actionis, actio sacrificii) liturgikus összefüggésben 
az eucharisztikus ima megnevezése.17 A „perago” ige tehát az „ac-
tio” beteljesülését, csúcspontját jelöli. Érdemes felfigyelnünk az ige 
passzív alakjára is (passivum divinum).18 Az itt szereplő szenvedő 

15	 RMÁR3 78.
16	 RMÁR3 79.
17	 Vö. Jungmann, Missarum sollemnia, 128–129.
18	 A szentírási szerzők  az ókori zsidó felfogásmódhoz hűen – tiszteletből nem 

mondták ki Isten nevét. Így védték azt a könnyelmű, tiszteletlen haszná-
lattól (vö. Richard A. Young, Intermediate New Testament Greek. A Linguis-
tic and Exegetical Approach, Broadman & Holman, Nashville, TN, 1994, 135). 
Inkább körülírással éltek. Ez az antonomázia egy sajátos formája (tulajdon-
név helyett körülírást használnak [vö. Walter Bühlmann, Karl Scherer,  
Stilfiguren der Bibel, Brunnen, Fribourg, 1973, 85]). Ezek közé tartozott a 
szenvedő szerkezet használata, melyet a szakirodalomban passivum theo-
logicum/divinumnak szoktunk nevezni. Így az adott szövegkörnyezetben 
a szenvedő igealak Isten cselekvését írja körül. Ennek értelmében pl. az 
eredeti fomájában olvasható „mondatik” jelentése „Isten mondja”, az „ada-
tik”-nak „Isten adja”, a „megbocsáttatnak bűneid”-nek „Isten megbocsátja 



27Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

igealak nagyszerűen illusztrálja, hogy az eucharisztikus ima ezen 
pontján az emberi akció hátralép és teret enged az actio divina, Is-
ten cselekvése számára, hiszen amikor a pap in persona Christi – az 
Úr én-jével együtt – kimondja: „az az én testem/vérem”, azt nem 
saját erejéből teszi, hanem a most beszélő és cselekvő Isten hangjá-
vá válik: Istennek a cselekvése emberi beszéden keresztül valósul 
meg: ez a tulajdonképpeni akció.19 Az egész eucharisztikus ünneplés 
egy „magnetoszféra”, amelyben az átlényegülés/átváltoztatás rítusa 
– akárcsak egy mágnesrúd két pólusa – magához vonzza az előt-
te és utána következő rítusegységeket. Ez a (főleg a szemléltetést 
elősegítő) teológiai „képlet”, amely a leglényegesebbre koncentrál, 
korántsem azt akarja megfogalmazni részünkről, hogy minden más 
– nem a központi maghoz szorosan tartozó szertartás – jelentékte-
len, mellékes és (így bizonyos értelemben mégiscsak) elhanyagolha-
tó, hanem sokkal inkább arra a gócpontra akar rávilágítani, amely 
mindegyik résznek – még a legapróbb részletnek is – többletértéket 
ajándékoz. Már eleve nyelvileg is a „lényegtelen” szó a „lényeges” 
kifejezés ellentéte, nem pedig a felsőfokú „leglényegesebb” mellék-
nevet közvetlenül követő fokozat kifejezésére szolgál. 

Az átlényegülés (transsubstantiatio) után az akcidenciák, vagy-
is a változatlanul megmaradt, azaz látható „külső színek” (species) 
megtapasztalható tér- és időbelisége biztosítja számunkra a tér- és 
időfeletti Krisztus lényegi – vagyis jelen történelmünkben közöt-
tünk „időző” egész és teljes (az Isten és ember) Krisztus és megváltó 
műve jelenlétének valóságát az „itt és most”-ban. Az átlényegülés 

bűneidet” (vö. Mk 2,5). A szöveg tehát nem nevezi meg explicit módon az 
ágenst, de a kontextusból kiderül, hogy ez csak Isten lehet. Részletesebben 
erről: Ernst G. Hoffmann, Heinrich von Siebenthal, Griechische Gram-
matik zum Neuen Testament, Immanuel-Verlag, Riehen, 1990, par. 296b; 
Friedrich Blass, Albert Debrunner, Friedrich Rehkopf, Grammatik des ne-
utestamentlichen Griechisch, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 2001, 
par. 130; Max Zerwick, Biblical Greek, Scripta Pontifica, Rome, 1963, par. 
236; Szabó Mária, Bevezetés az újszövetségi görög nyelvbe (KTK 26), Agapé, 
Szeged, 21997, par. 19.1.2; Peter-Ben Smit, Toon Renssen, The passivum di-
vinum. The Rise and Future Fallof an Imaginary Linguistic Phenomenon, 
FN 27 (2014) 3–24.

19	 Vö. Ratzinger, A liturgia szelleme, 155–156.



28 Diósi Dávid

metafizikai fogalma egyedülálló módon képes kifejezni azt, hogy 
Krisztus és megváltó művének szentségi jelenléte nem csupán 
szubjektív hit kérdése, még csak nem is pusztán objektív jelentés-
beli valóság – habár ez utóbbi kijelentés már magában foglalja az 
Isten jelenlétének realitását az eucharisztiában, valamint ennek a 
valós jelenlétnek embereket célzó objektív „kapcsolatrendszerét”, 
azaz a szimbólumban megtestesült Szent látható „teste” és a mi fi-
zikailag látható „testünk” jelenvalóságában történő találkozásból 
fakadó kommunikatív eseményt, „kegyelemjátékot” –, hanem egy 
történelmi igazság, amely valós és közvetlen kapcsolatban áll fizikai 
tér-időbeli létezésünkkel, még akkor is, ha csak a hit által ragadható 
meg.20 Ez a „misztikus-szimbolikus realizmus”,21 amely az érzéke-
inkkel megtapasztalható evilágot egy időfölötti dimenzióban a túl-
világgal összeköti, világossá teszi számunkra, hogy a liturgiának 
üdvtörténeti és üdvrendi jellege van.22 A liturgia ugyanis nem merül 
ki a múlt üdvtörténeti eseményének megjelenítésében, hanem maga 
ez a jelenben történő konkrét rituális ünneplés is egy esemény, 
amely lehetővé teszi a transzcendenssel való találkozás23 élményé-
nek a megtapasztalását,24 így az nem csupán egy múltbeli esemény 
epifániája a jelenben, hanem az élő, itt és most kommunikáló Úr 
szentségi módon közvetített jelenléte az általa megszólított ember 
számára.25 Itt tehát nemcsak a múlt látogatja meg a jelent, hanem a 
jelen is beleíródik a történelembe. A jelen ezen érzékelhető jelenként 
való megtapasztalása,26 valamint ennek a megélt tapasztalatnak a 

20	 Vö. Joseph Ratzinger, Das Mysterium der Eucharistie (KKD 6), Pustet, Re-
gensburg, 1971, 195–196

21	 Anastasios Kallis, Orthodoxie. Was ist das?, Theophano, Münster, 81999, 
76.

22	 Vö. Csanád Béla, Misztérium és liturgia, Vigilia 40 (1975) 734–741 (735). 
23	 Vö. Nóda Mózes, A liturgia – találkozás és küldetés, StUBB.ThCL 1 (2003) 

79–91.
24	 Vö. Michael Schüssler, Mit Gott neu beginnen. Die Zeitdimension von Theo-

logie und Kirche in ereignisbasierter Gesellschaft (PTHe 134), Kohlhammer, 
Stuttgart, 2013, 140–147.

25	 Vö. Karl-Heinz Menke, Sakramentalität. Wesen und Wunde des Katholizis-
mus, Pustet, Regensburg, 22012, 131.

26	 Vö. Martin Seel, Inszenieren als Erscheinenlassen. Thesen über die Reich- 
weite eines Begriffs, in Josef Früchtl, Jörg Zimmermann (szerk.), Ästhetik 



29Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

performálása27 különösen fontos a mai ember számára, hiszen ez-
által tapasztalhatja meg a legkézenfekvőbben a liturgiában, hogy 
Istent az ember sorsa nem hagyja hidegen, hanem ő életüknek aktív 
cselekvője,28 akihez aggodalmaikkal és szükségleteikkel, kívánsá-
gaikkal és kéréseikkel bizakodva fordulhatnak.29 A „hit szemével” 
szemlélődő ember egy reális, őt létében érintő történelmi esemény-
nek válik szemtanújává. Sőt, az átváltozás nemcsak az eucharisztia 
központi lényege, hanem az egész ünneplés olyan lényegi mozza-
nata, amely annak – fogalmi differenciálással – három szintjére vo-
natkoztatható: maga az összejövetel „úrvacsorává” változik, a hívő 
lakomaközösség központi jelei (a kenyér és a bor) Krisztus testévé 
és vérévé átváltozva „megtestesítik” az életének és szenvedéseinek 
nyomait örökre a testén viselő (vö. Jn 20,20) feltámadt Úr köztünk 
való jelenlétét, s végül mindez a „kenyértörésre” egybegyűlt eucha-
risztikus lakomaközösség átváltoztatásáért történik.30 

*  *  *

A puszta tárgyak és azok külső látszata még nem jelent jelenvalósá-
got. Senkinek sem jutna eszébe, hogy egy dologról azt állítsa, jelen 
van, hanem legfeljebb azt, hogy létezik, itt van. A jelenlét mindig egy 
relációt feltételez,31 egy bizonyos szintű kapcsolatot két létező között. 
Aki tehát jelenlétről beszél, egy lélegzetvétellel kapcsolatról is szól. 
Az Isten és az ember közötti interperszonális kommunikáció hétköz-
napi tárgyakon, megszokott dologi valóságokon, földi eseményeken 

der Inszenierung, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 2011, 48–62 (53). 
27	 Vö. Stephan Winter, Am Grund des rituellen Sprachspiels. Notwendige  

Klärungen zu „Performance“ und „Performativität“ in liturgiewis-
senschaftlichem Interesse, BiLi 84 (2011) 12–17.

28	 Vö. Birgit Jeggle-Merz, Zwischen „Ausverkauf“ und „Rigorismus“. Zur 
Chance gottesdienstlicher Feiern in nachchristlicher Gesellschaft, Diak 
35 (2004) 82–87 (86).

29	 Vö. Birgit Jeggle-Merz, Den heutigen Menschen im Blick. Wie Kirche litur-
giefähig wird, HerKorr.Sp 1 (2013) 5–9.

30	 Vö. Franz-Josef Nocke, Részletes szentségtan (ford. Varga B. József), in 
Theodor Schneider (szerk.), A dogmatika kézikönyve II., Vigilia, Budapest, 
1997, 235–396 (311–312).

31	 Vö. Pierre Claverie, Mic tratat despre întâlnire și dialog (ford. Monica Broș-
teanu), Humanitas, București, 2015, 88–90.



30 Diósi Dávid

keresztül zajlik. A szentségi jellegű tárgyak esetében egy kétirányú 
megközelítésre lehetünk figyelmesek. Az örökkévalóságból maga 
Isten közeledik a földi valósághoz, s jelenlétének tárgyává teszi.32 
Ezzel kiemeli azt az őt körülvevő környezetéből, mintegy elkülöníti 
azt más hasonló jelenségek sokaságától, áradatától. Ez a kiemelés 
azonban metafizikai jellegű, a hétköznapit ugyanis úgy különíti el a 
mindennapitól, hogy az nem mindennapi, hétköznapi marad, vagyis 
a futó pillantás nem fedez fel, nem talál benne semmi különöset, 
de még az aprólékos, beható, részletekbe menő és tüzetes vizsgálat 
sem (legyen az kémiai vagy fizikai analízis) volna képes semmi kü-
lönöset, illetve változást feltárni benne, habár tudatában vagyunk 
annak, hogy a liturgiában lényegesen több történik, mint amit az 
analitikus megfigyelés kimutatni képes. A másik oldalról pedig az 
ember közeledése észlelhető. Ő már látható változásokat eszközöl. 
Sőt ezeknek a változásoknak semmi más jelentőségük nincs, mint a 
figyelemfelkeltés. A transzcendens által megszentelt evilági valóság, 
azaz a szentség önmagában véve – amint az előbbiekben kifejtet-
tük – semmivel sem lenne megkülönböztethető közvetlen környe-
zetétől, ezért az ember szertartásokkal, rítusokkal veszi körül, külső 
figyelemkeltő ornamentumba öltözteti fel a meztelen hétköznapit.  
A hétköznapra törpült túlvilági immáron az evilági ünnepi ruhában 
díszeleg, azért, hogy az evilági hétköznapi később a mennyei dicső-
ség kegyelmi ruhájában ragyoghasson. Tágabb értelemben azt is 
mondhatjuk, hogy az ember kialakítja a kultusz terét, vagyis azt a 
„rögzített és rendszerezett formát”,33 amelyben a közösség Isten és 
az ember közötti vallásos élménye megvalósul.

32	 Már magának a liturgikus közösségnek verbális és nonverbális rituá-
lis magatartása, viselkedése is – egy kívülálló közvetlen tapasztalatára 
nézve – az Isten jelenlétébe vetett hit tapasztalási érvévé válik, hiszen 
a liturgia résztvevői Istenhez szólnak (ima, könyörgések), előtte állnak, 
meghajolnak, letérdelnek stb. Vö. Christian Rentsch, Ritualität und Selbst- 
wahrnehmung. Liturgie als Ritual und die liturgische Praxis, in Melanie 
Wald-Fuhrmann, Klaus Peter Dannecker, Sven Boenneke (szerk.), Wir-
kungsästhetik der Liturgie. Transdisziplinäre Perspektiven (StPaLi 44), Pus-
tet, Regensburg, 2020, 127–134 (130).

33	 Günter Lanczkowski, Kult, LThK 6 (21961) 659–660 (659).



31Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

Ilyen értelemben már maguk a dramatizáló gesztusok34 nagy 
fontosággal bírnak, hisz az egykori áldozat „most” válik jelenvaló-
vá. Az átváltoztatás szavait kísérő cselekmény nem tartalom nélküli 
színház, ill. az ájtatos viselkedés egy formája, hanem a pap a drama-
tizáló gesztusok révén mintegy „megfesti”, külsőleg is szemlélteti, 
szemünk előtt láthatóan megjeleníti Krisztust. A dramatizálás tehát 
nem más, mint a jelenvalóvá tétel külső, látható eszköze. A pap nem 
csupán az átváltoztatás szavait mondja ki in persona Christi, hanem 
azt is teszi, amit Krisztus az utolsó vacsorán tett. Így lesz a rep-
resentatio Domini külsőleg is kézzelfogható. A pap személyének és 
Krisztusnak egysége az I. (római) eucharisztikus ima átváltoztatást 
bevezető szövegben is kifejezésre jut. Itt egy bizonyos ponton a dra-
matizálás magába a szövegbe is behatol, amikor a szentmise kelyhe 
az utolsó vacsora historikus kelyhével lesz azonosítva: A vacsora 
után ugyanígy, tiszteletreméltó szent kezébe vette ezt a csodálatos 
kelyhet (hunc praeclarum calicem). 

Az 1200 körül kialakult úrfelmutatás (elevatio maior) szertartása 
az átlényegülés láthatatlan oldalát igyekszik láthatóvá tenni, azt az 
átváltoztatás utáni újat – nevezetesen a kenyér és a bor látszólag 
változatlan színe alatt Krisztus láthatatlan, ám valóságos jelenlé-
tét –, amely a lét nem tapasztalati valóságához tartozó, metafizikai 
dimenzióját érinti, az empirikusan érzékelhető dimenzióban pre-
zentálni. Az úrfelmutatás tehát egy „inszcenálási stratégia” része, 
amely a trassubstantiatio-tan számára megpróbál evidenciát kölcsö-
nözni, valamint Krisztusnak a kenyér és bor színe alatt rejtőzködő 
jelenlétéről meggyőzni.35 A liturgia a külsőleg nem érzékelhető válto-
zást külsőleg is érzékelhetővé akarta tenni; arra törekedett, hogy az 
átváltoztatás azon pillanatát, mely az érzékek számára megtapasz-
talhatatlan, valamint az emberi értelem számára felfoghatatlan, a 

34	 Vö. Josef Pascher, Die christliche Eucharistiefeier als dramatische Darstel-
lung des geschichtlichen Abendmahles (Münchener Universitätsreden NF 
24), Max Hueber, München, 1958, 12–13.

35	 Vö. Thomas Lentes, Dem Entsinnlichen Sinne verleihen. Vom produktiven 
Paradox der Eucharistie im späten Mittelalter, in Ulrike Surmann, Johan-
nes Schröer (szerk.), Trotz Natur und Augenschein. Eucharistie – Wandlung 
und Weltsicht, Greven, Köln, 2013, 267–276.



32 Diósi Dávid

láthatóság „reflektorfényébe” helyezze. Így mutat rá, hogy ez az „idő 
és örökkévalóság metszéspontján”36 létrejövő, külsőleg feltűnés nél-
küli esemény valójában mennyire örökkévalóságot érintő, grandió-
zus történés.37 Ezzel a liturgia azt a paradoxont igyekezett orvosolni, 
amely konkrét, érzékelhető világa és az absztrakt transsubstantia-
tio-tan (1215: 4. lateráni zsinat) között állt fent. A liturgia ezen új rí-
tus révén lényegében „liturgiakompatibilissé” tett egy olyan fókusz-
pontban lévő korabeli dogmatikai tant, amely a hangsúlyt a nem 
látható változásra fektette, mégpedig egy olyan korban,38 amelyben 
a szent iránti „látásvágy” egyre erősebbé vált. Mindezzel valójában 
a liturgia hű volt önmagához. A liturgia ugyanis az a „hely”, ahol 
a transzcendens az emberi tapasztalás számára elérhetővé válik, 
az a tér, amelyben a transzcendens érzékelhető módon megmutat-
kozhat. Köztudott dolog, hogy a transzcendens megmutatkozásának 
emberi tapasztalata immanens kereteket követel meg.39 A transz-
cendenst, az „innen túlit” az immanensbe kell „konvertálni”; azt, ami 
az érzékszervi modalitásokon kívül „van otthon”, látható világunkba 

36	 Kereszty Rókus, Az Eucharisztia. Az idő és örökkévalóság metszőpontjá-
ban, Vigilia 72 (2007) 338–342 (338).

37	 Vö. Johannes Bilstein, Zur Ikonographie des Rituals, in Christoph Wulf, 
Jörg Zirfas (szerk.), Die Kultur des Rituals. Inszenierungen, Praktiken, Sym-
bole, Wilhelm Fink, München, 2004, 318–339 (330).

38	 Az elevatio szertartásának történeti kialakulásáról lásd részletesebben: 
Anton L. Mayer, Die heilbringende Schau in Sitte und Kult, in Odo Casel 
(szerk.), Heilige Überlieferung. Ausschnitte aus der Geschichte des Mönch-
tums und des heiligen Kultes (FS Ildefons Herwegen), Aschendorff, Münster, 
1938, 234–262; Vincent. L. Kennedy, The Moment of Consecration and the 
Elevatio of the Host, MS 6 (1944) 121–150; Hans Bernhard Meyer, Die Eleva-
tion im deutschen Mittelalter und bei Luther, ZKTh 85 (1963) 162–217; Peter 
Browe, Die Elevation in der Messe, JLW 9 (1929) 20–66; Andreas Heinz, 
Schwerpunktverlagerung in der Meßfrömmigkeit. Von der Elevations- zur 
Kommunionfrömmigkeit, HlD 36 (1982) 69–79; Dávid Diósi, Die „heilige und 
heilbringende Schau”. Spätmittelalterliche Elevationsfrömmigkeit, StUBB.
ThCL 53.2 (2008) 3–35; Diósi Dávid, Teológiai és gyakorlatbeli hangsúlyelto-
lódások a középkor liturgikus életében és szemléletében, StThTr 11 (2008) 
99–131 (116–123).

39	 Vö. Korpics Márta, P. Szilczi Dóra, Miért kommunikáció, miért szakrális?, 
in uők, Szakrális kommunikáció. A transzcendens mutatkozása, Typotex, 
Budapest, 2007, 11–36 (18).



33Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

„haza” kell hoznunk, érzékelhető életterünkbe „honosítanunk” kell. 
A liturgia, úgy is mondhatnánk, „határesemény”, a határainkon kí-
vül eső transzcendens megmutatkozásának „határélménye”. Ezen 
a „határon” – a megragadhatatlan megmutatkozás, a nem látható 
érzékelhetőség határán – való találkozásban jön létre az Isten és em-
ber közötti interperszonális kommunikáció. Ez a liturgia vertikális 
dimenzióját hangsúlyozó40 szertartás a közénk érkező Feltámadot-
tat mutatja meg. Aquinói Szent Tamás († 1274) megfogalmazásából 
inspirálódva, aki az eucharisztiára vonatkozólag ekképp fogalmaz: 
visibile invisibiliter sumitur,41 a fenti fejtegetések alapján az úrfel-
mutatás szertartását a következőképpen értelmezhetjük: invisibile 
visibiliter ostenditur (ritus elevationis missae Christum invisibiliter 
praesentem visibiliter ostendit), avagy a transzcendens oldaláról te-
kintve: per ritum elevationis missae Christus invisibilis visibiliter se 
ostendit. 

A liturgikus ruha is úgyszintén Krisztus személyét helyezi előtér-
be. A liturgikus öltözet ugyanis azon túlmenően, hogy a közösségben 
történő Isten előtti ünneplés ünnepi ruhája,42 amelynek ünnepélyes 

40	 Vö. Thomas Klie, Fremde Heimat Liturgie. Ästhetik gottesdienstlicher Stücke  
(PTHe 104), Kohlhammer, Stuttgart, 2010, 133.

41	 Úrnapi zsolozsma: Matutinum, 1. nocturnus, 2. olvasmány: Manducatur 
utique a fidelibus sed minime laceratur. Quinimmo diviso sacramento inte-
ger perseverat. Accidentia etiam sine subiecto in eodem subsistunt, ut fides 
locum habeat, dum visibile invisibiliter sumitur aliena specie occultatum, et 
sensus a deceptione immunes reddantur, qui de accidentibus iudicant sibi 
notis. Nullum etiam sacramentum est isto salubrius quo purgantur peccata, 
virtutes augentur, et mens omnium spiritualium charismatum abundantia 
inpinguatur. Offertur in Ecclesia pro vivis et mortuis, ut omnibus prosit, 
quod est pro salute omnium institutum. Suavitatem denique huius sacra-
menti nullus exprimere sufficit, per quod spiritualis dulcedo in suo fonte 
gustatur, et recolitur memoria illius quam in sua passione Christus monst-
ravit excellentissimae caritatis. Unde ut arctius huius caritatis immensitas 
cordibus infigeretur fidelium, in ultima cena quando Pascha cum discipu-
lis celebrato transiturus erat ex hoc mundo ad patrem, hoc sacramentum 
instituit, tamquam passionis suae memoriale perenne, figurarum veterum 
impletivum, miraculorum ab ipso factorum maximum, et de sua contristatis 
absentia solatium singular (Aquinói Szent Tamás).

42	 Vö. Theodor Schnitzler, Von Geschichte und Sinn der liturgischen Gewan-
dung und Färbung, Das Münster 32 (1979) 97–99 (98).



34 Diósi Dávid

volta nem a ruhát felöltő személyhez, akit valójában eltakarni, el-
rejteni, egyéniségében háttérbe szorítani hivatott, hanem az ünnepi 
alkalomhoz köthető,43 a közénk érkező Isten dicsőségének (doxa) mi-
mézise,44 s mint ilyen eszkatológiai reményünk kifejezése. A liturgi-
kus öltözetnek, amelyet a celebráns az eucharisztia ünneplése során 
visel, mindenekelőtt világossá kell tennie, hogy nem magánember-
ként, nem ilyen vagy olyan személyként van jelen a szentmisén, 
hanem szolgálatának aktuális45 gyakorlása idején valaki más – ne-
vezetesen Krisztus – helyett van jelen.46 Az emberi (ruhában való) 
megjelenés teológiája azon ember kinyilatkoztatásának a teológiá-
ja, aki a felhőkön fog leszállni a mennyből.47 Az úrfelmutatáskor a 
pap liturgikus ruhája tehát az új, eszkatologikus embert láttatja, „az 
Emberfiát, amint eljön a felhőkön, hatalommal és dicsőséggel” (Mk 
13,26). Az Emberfia – aki e sokrétű és titokzatos kifejezés értelmében 
Isten és az ő országának eszkatologikus képviselője, de ezzel egy 
időben az emberek képviselője is48 – szakramentálisan alászáll a régi 
Ádámhoz, vagyis az „Ádám és Krisztus között úton levő”49 zarándok-
hoz, hogy kegyelme által őt az új Ádám ruhájába öltöztesse. Krisztus 
– az új Ádám – a még régi Ádámot keresi: „Ádám! Hol vagy?” (Ter 3,9). 
A miseruha, amely – amint látjuk – katabatikus és nem anabatikus 
értelemmel bír,50 pontosan ennek a keresés és megszólítás alanyá-
nak, Krisztusnak ad formát. A miseruha – mint az új eszkatologikus 

43	 Vö. Reiner Kaczynski, Über Sinn und Bedeutung liturgischer Gewänder, 
Das Münster 32 (1979) 94–96 (96).

44	 Vö. Michael Kunzler, Porta Orientalis. Fünf Ost-West-Versuche über Theo-
logie und Ästhetik der Liturgie, Bonifatius, Paderborn, 1993, 573.

45	 Vö. Adel-Theodor Khoury, Vom Sinn der Paramente bei der Meßfeier. Reli-
gionsphänomenologische Aspekte, in Theodor Maas-Ewerd, Klemens  
Richter (szerk.), Gemeinde im Herrenmahl. Zur Praxis der Messfeier, Ben-
ziger, Herder, Einsiedeln – Zürich – Freiburg – Wien, 1976, 370–374 (370).

46	 Vö. Ratzinger, A liturgia szelleme, 195.
47	 Vö. Erik Peterson, Theologie der menschlichen Erscheinung, Hochland 41 

(1948/49) 148–153 (153).
48	 Vö. Walter Kasper, Jézus a Krisztus (XXKG 11), (ford. Németh Attila), Vigilia, 

Budapest, 1996, 121.
49	 Karl Rahner, Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, Kösel, 

München, 1965, 261.
50	 Vö. Kunzler, Porta Orientalis, 574.



35Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

ember evilági felragyogása – a test és a lélek dualizmusának azt a 
legyőzését állítja szemünk elé, amely az első Ádámtól a második 
Ádámhoz való átmenetelthez kapcsolódik.51 Ezzel egyrészt tudtunk-
ra adja emberi megjelenésünk ideiglenes jellegét az időben, másrészt 
pedig – figyelmünket a kultusz azon „végeredményére” összponto-
sítva, amelyet közvetlenül maga Isten hoz létre számunkra52 – jövő-
beli megjelenésünk azon ígéretét is prezentálja, mely jelenleg csak a 
hit számára hozzáférhető, a látás számára nem.53 A liturgikus ruha 
kifejezőereje az üdvösségtörténet széles ívét tartalmazza, Ádám 
teremtésétől és bűnbeesésén keresztül a „ragyogó fehér patyolat-
ba” (Jel 19,8) öltözött új Ádámig, felvillantva megváltástörténetünk 
krisztológiai középpontját, Jézus Krisztus személyét:54 „öltsétek ma-
gatokra Urunkat, Jézus Krisztust” (Róm 13,14).  A liturgia meztelen 
(Ter 3,7) embere arra vár, hogy ragyogó fehér patyolatba öltözzék (Jel 
19,8). A Menyasszony felölti az ajándékként55 kapott nászruhát, a 
Menyasszony teljes valóját átadva engedi, hogy a Vőlegény rászője 
az eszkatologikus ember ruháját. Az ember magára ölti az új Em-
bert (vö. Ef 4,24). A miseruha – mint indumentum salutis, vagyis az 
„üdvösség ruhájába öltöztetett” (Iz 61,10) ember viselete56 – az esz-
katon szolgálatában áll, amely hívogató ereje révén már nem pusz-
tán az Édenkert kezdetének „nosztalgiáját” eleveníti fel, hanem az 
eszkatologikus Paradicsom tükörképét állítja szemünk elé a „velem 
leszel a Paradicsomban” (Lk 23,43) keresztfán tett jézusi kijelentés 
perspektívájában. Ahogyan a ruha feltételezi a testet, amelyet be 
kell takarnia, úgy feltételezi a kegyelem a természetet, amelyet di-
csőséggel kell beborítania.57 A Fiú által Isten jövője már jelen van a 

51	 Vö. Peterson, Theologie der menschlichen Erscheinung, 151.
52	 Vö. Khoury, Vom Sinn der Paramente bei der Meßfeier, 373–374.
53	 Vö. Peterson, Theologie der menschlichen Erscheinung, 151.
54	 Vö. Ratzinger, A liturgia szelleme, 199.
55	 Az itt használatos passivum theologicum az isteni cselekvésre utal (vö. 

Takács Gyula, Jelenések könyve. Egzegézis, Paulus Hungarus – Kairosz, 
Budapest, 2000, 383).

56	 Vö. Michael Kunzler, Indumentum Salutis. Überlegungen zum litur- 
gischen Gewand, ThGl 81 (1991) 52–78.

57	 Vö. Erik Peterson, Theologie des Kleides, BenM 16 (1934) 347–356 (351).



36 Diósi Dávid

teremtett világban.58 A megtestesült Logoszban Isten dicsősége (vö. 
Jn 1,14) látható formát ölt, az ember pedig arra kapott meghívást, 
hogy részesedjék az Isten által Krisztusban feltárt dicsőségben (vö. 
Róm 8,18.20.30; 2Kor 3,18; 4,4-6). Az „élet csak akkor válik valódi élet-
té, ha az formáját az Istenre való pillantásból fogadja el”,59 a liturgia 
pedig mint „Isten dicsőségére vetett tekintet”60 arra való, hogy ezt a 
„pillantást közvetítse”.61 Így a kultusz mágnesterében „rápillantva” 
a dicsőség ruhájában közöttünk megjelent új Ádámra megsejthetjük 
saját eszkatologikus ruhánk tündöklését, amely „dicsőségesebb lesz, 
mint az angyaloké, és ragyogóbb, mint amit Ádám viselt a paradi-
csomban”.62 

Az eleváció után először a (fő)celebráns, majd pedig az eucha-
risztikus közösség Krisztust közvetlenül meg is szólítja. A 7. század-
tól63 a 2. vatikáni zsinat utáni liturgikus reformig a bor konszekráló 
szövegében szereplő Mysterium fidei önálló Krisztus-akklamációvá 
válik. Krisztus megszólítására, amely egyben a nép felszólítása is, 
a közösség anamnetikus akklamációja következik: Mortem tuam 
annuntiamus, Domine, et tuam resurrectionem confitemur, donec 
venias, amely eucharisztikus ünneplésünket tág üdvösségtörténeti 
kontextusba helyezi (Krisztus halála, feltámadása és eszkatologikus 
eljövetele). Ez az ad Christum intézett felkiáltás, amely a pap térd-
hajtásához mint nonverbális „gesztikus Krisztus-megszólításhoz”64 
közvetlenül kapcsolódik, a közénk érkező feltámadt Megváltót kö-
szönti. Címzettváltás történik: az eucharisztikus ima ad Patrem cím-
zett imáját egy Krisztus-akklamáció szakítja meg röviden. A közös-
ség ezzel az akklamációval egyben válaszol az Úr felszólítására is: 

58	 Vö. Wolfhart Pannenberg, Rendszeres teológia II. (ford. Görföl Tibor), Osiris, 
Budapest, 2006, 294.

59	 Ratzinger, A liturgia szelleme, 15.
60	 Joseph Ratzinger, A világ és az ember képe a szent zenében II. (ford. Török 

József), Magyar Egyházzene 4 (1996/1997) 131–137 (131).
61	 Ratzinger, A liturgia szelleme, 16.
62	 Peterson, Theologie des Kleides, 356.
63	 Vö. Jungmann, Missarum sollemnia, 249. 
64	 Hans Bernhard Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral (GDK 4), 

Pustet, Regensburg, 1989, 353.



37Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

Hoc facite in meam commemorationem.65 Az itt szereplő Mysterium 
fidei – hit(ünk) titka – ugyanis nem a Krisztus-esemény titokzatos 
voltára utal, hanem magával Krisztus személyével azonosítható (vö. 
Kol 2,2).66 Ő hitünk Titka! 

A tömjénezés a konszekráció után a szentostya és a kehely fel-
mutatásakor többet jelent, mint az imádság felszállását Istenhez (vö. 
Zsolt 141,2), egyrészt ugyanis az emberi imádat kifejezője, másrészt 
pedig a transzcendens Isten köztünk való immanens megjelenésé-
nek milyenségéről árulkodik, következésképp Isten hozzánk való 
közeledését, köztünk való létét, történelmünkben való időzését, 
megjelenésének, megmutatkozásának modalitását tárja fel előttünk. 
A tömjénfüst Isten – liturgikus közösségünkben való – láthatatlan 
jelenlétének vizualizálásában is segítségünkre siet. A hívő ember 
ugyanis itt most földi létének dimenzióját átható eseménynek lehet 
tanúja, egy olyan „mélységnek” lehet részese, amely a „magasságból” 
táplálkozik (vö. Jel 5,8; 8,3-5): a földi liturgia ugyanis a mennyei li-
turgia láthatatlan valóságának a leereszkedése látható világunkba.67  
A felszálló füst és illata, amely betölti a szent hajlékot, Isten közelsé-
gét, titokzatos jelenlétét mutatja. A füst által generált felhő egy idő-
ben elfedi és kiemeli a misztériumot, és így megtapasztalhatóvá vá-
lik az a láthatatlan, transzcendens Isten, aki úgy mutatja meg magát, 
hogy elrejtőzködik, és úgy rejtőzik el, hogy megmutatja magát,68 a 
felhő ugyanis úgy az ó- (vö. pl. Ter 13–15; Ez 1,4), mint az újszövetségi 

65	 Vö. Andreas Heinz, Anamnetische Gemeindeakklamationen im Hochgebet, 
in Andreas Heinz, Heinrich Rennings (szerk.), Gratias agamus. Studien zum 
eucharistischen Hochgebet, Herder, Freiburg – Basel –Wien, 1992, 129–147 
(140–141).

66	 Vö. Jörg Müller, Carsten Mumbauer, Anamnetische Gemeindeakklama-
tion, in Brigit Jeggle-Merz, Walter Kirchschläger, Jörg Müller (szerk.), 
Leib Christi empfangen, werden und leben. Die Liturgie mit biblischen Augen 
betrachten (LuBiLiKOM 3), Katholisches Bibelwerk, Stuttgart, 2016, 9–22 
(15).

67	 Vö. Hans-Joachim Degenhardt, Irdische und himmlische Liturgie, in Paul 
Bormann, Hans-Joachim Degenhardt (szerk.), Liturgie in der Gemeinde II, 
Meinwerk-Verlag, Salzkotten, 1965, 77–91.

68	 Vö. Walter Zahner, Ästhetik des Glaubens als Proprium in Werk und Wir-
ken von Aloys Goergen. Eine biografisch-liturgietheologische Annäherung, 
LJ 70 (2020) 119–139 (137–138).



38 Diósi Dávid

(vö. Mk 9,7) szentírásban a teofánia, ill. – amint már az előbbiekben 
említettük – az Emberfia érkezésének kísérőjelensége (vö. Mt 26,64; 
Mk 14,62; Jel 1,7). A csengők használata úrfelmutatáskor manapság 
már meghaladja eredeti jelző funkcióját, amikor csengetéssel akar-
ták az eucharisztián részt vevő híveket a csendben,69 valamint a 
nép számára ismeretlen nyelven, latinul imádkozott kánonban az 
átváltoztatás pillanatára figyelmeztetni.70 Manapság, amikor az 
eucharisztikus ima hangosan,71 valamint a közösség anyanyelvén, 
ill. egy számukra többnyire ismert nyelven hangzik el,72 a csengetés-
nek úrfelmutatáskor – akárcsak pl. a nagycsütörtöki esti szentmise, 
ill. a húsvéti vigílián a Gloria, vagy pedig (helyenként) minden egyes 
szentmisén a Sanctus éneklésekor – inkább a devocionális funkciója 
kerül előtérbe: a hívő közösség hálájának és örömujjongásának,73 a 
teremtett világ eget és földet átfogó imádatának és dicsőítésének,74 
valamint Isten dicsőségének kifejezője. A csengetés itt tehát a kö-
zénk érkező Emberfia dicsőségének és eljövetele fölött érzett – egész 
kozmoszt átható – örömnek az auditív prezentálása. 

*  *  *

Láthatjuk tehát, hogy a gadameri „szimbólum”, „kép” (és „jel”) kate-
góriák jól beilleszthetők liturgiateológiai eszmefuttatásunkba. Nagy 
segítségünkre van a liturgia rituális struktúrájának rendezésében. 
Vizsgálódásunk kimutatta, hogy a szakramentális mag („szimbólum”: 

69	 Erről részletesebben: Josef Andreas Jungmann, Praefatio und stiller Ka-
non, in Josef Andreas Jungmann, Gewordene Liturgie. Studien und Durch- 
blicke, Felizian Rauch, Innsbruck– Leipzig, 1941, 53–119.

70	 Vö. Browe, Elevation in der Messe, 37.
71	 Josef Andreas Jungmann, Ende der Kanonstille, LJ 17 (1967) 220–232; And-

reas Heinz, Exkurs zur früheren Kanonstille, GDK 3 (1988) 247–248.
72	 Vö. Nóda Mózes, Szent nyelv, liturgikus nyelv, népnyelv – avagy hogyan 

kommunikáljunk Istennel?, in Várnai Jakab (szerk.), Identitás és kommu-
nikáció (Sapientia füzetek 27), Vigilia, Budapest, 2015, 161–191.

73	 Vö. Richard Schömig, Hat die Glocke noch einen Sitz im Leben des heutigen 
Menschen?, in Kurk Kramer (szerk.), Glocken in Geschichte und Gegenwart. 
Beiträge zur Glockenkunde, Badenia, Karlsruhe, 1986, 20–27 (26).

74	 Vö. Guido Fuchs, Geweihte Glocken, in Andreas Heinz, Heinrich Rennings 
(szerk.), Heute segnen. Werkbuch zum Benediktionale, Herder, Freiburg – 
Basel – Wien, 1987, 367–373 (372).



39Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

átváltoztatás) köré csoportosuló szertartások („képek”) valójában a 
magcselekményben hozzánk érkező Krisztus személyét mutatják be 
a liturgikus közösség számára. A „kép-rítusok” mindegy „megfestik” 
a közénk érkező Isten-embert. Ezen megközelítés továbbá jól rávilá-
gít arra, hogy a különböző – központ köré rendeződő – szertartások 
nem tetszőleges, elhanyagolható díszelemei a liturgiának, hanem 
igenis mérhetetlenül jelentős feladatot töltenek be: az egyházi ta-
nítás optikájából megvilágítják, és ezáltal magyarázzák az isteni 
megjelenítést biztosító magcselekményt.

Bibliográfia/Bibliography

Adam, Adolf, Die Messe in neuer Gestalt. Ein Buch für Predigt, Ka-
techese und Besinnung (PaHa 10), Seelsorge Verlag – Echter, Wür-
zburg, 1974.

Baschera, Luca, Architektur des Gottesdienstes. Zum „gestalteten 
Raum” der christlichen Liturgie, Liturgie und Kultur 8.2 (2017) 
15–30.

Bilstein, Johannes, Zur Ikonographie des Rituals, in Christoph Wulf, 
Jörg Zirfas (szerk.), Die Kultur des Rituals. Inszenierungen, Prakti-
ken, Symbole, Wilhelm Fink, München, 2004, 318–339.

Blass, Friedrich, Debrunner, Albert, Rehkopf, Friedrich, Gramma-
tik des neutestamentlichen Griechisch, Vandenhoeck & Ruprecht, 
Göttingen, 2001.

Browe, Peter, Die Elevation in der Messe, JLW 9 (1929) 20–66.
Bühlmann, Walter, Scherer, Karl, Stilfiguren der Bibel, Brunnen, Fri-

bourg, 1973.
Claverie, Pierre, Mic tratat despre întâlnire și dialog (ford. Monica 

Broșteanu), Humanitas, București, 2015.
Csanád Béla, Misztérium és liturgia, Vigilia 40 (1975) 734–741. 
Degenhardt, Hans-Joachim, Irdische und himmlische Liturgie, in 

Paul Bormann, Hans-Joachim Degenhardt (szerk.), Liturgie in 
der Gemeinde II, Meinwerk-Verlag, Salzkotten, 1965, 77–91.

Diósi Dávid, Teológiai és gyakorlatbeli hangsúlyeltolódások a közép-
kor liturgikus életében és szemléletében, StThTr 11 (2008) 99–131.



40 Diósi Dávid

Diósi, Dávid, Die „heilige und heilbringende Schau”. Spätmittelalterliche  
Elevationsfrömmigkeit, StUBB.ThCL 53.2 (2008) 3–35.

Fehér, István M., Zur Bildtheorie des Wortes – „so wahr, so seiend”, 
IJH 3 (2004) 81–98.

Fuchs, Guido, Geweihte Glocken, in Andreas Heinz, Heinrich Ren-
nings (szerk.), Heute segnen. Werkbuch zum Benediktionale, 
Herder, Freiburg – Basel – Wien, 1987, 367–373.

Gadamer, Hans-Georg, Igazság és módszer. Egy filozófiai hermeneu-
tika vázlata (ford. Bonyhai Gábor), Gondolat, Budapest, 1984.

Heinz, Andreas, Anamnetische Gemeindeakklamationen im Hoch-
gebet, in Andreas Heinz, Heinrich Rennings (szerk.), Gratias aga-
mus. Studien zum eucharistischen Hochgebet, Herder, Freiburg 
– Basel – Wien, 1992, 129–147.

Heinz, Andreas, Exkurs zur früheren Kanonstille, GDK 3 (1988) 247–
248.

Heinz, Andreas, Schwerpunktverlagerung in der Meßfrömmigkeit. 
Von der Elevations- zur Kommunionfrömmigkeit, HlD 36 (1982) 
69–79.

Hoffmann, Ernst G., Siebenthal, Heinrich von, Griechische Gramma-
tik zum Neuen Testament, Immanuel-Verlag, Riehen, 1990.

Jeggle-Merz, Birgit, Den heutigen Menschen im Blick. Wie Kirche 
liturgiefähig wird, HerKorr.Sp 1 (2013) 5–9.

Jeggle-Merz, Birgit, Zwischen „Ausverkauf“ und „Rigorismus“. 
Zur Chance gottesdienstlicher Feiern in nachchristlicher Ge-
sellschaft, Diak 35 (2004) 82–87.

Jungmann, Josef Andreas, A szentmise. Történelmi, teológiai és lel-
kipásztori áttekintés (ford. Sántha Máté), Prugg, Eisenstadt, 1977.

Jungmann, Josef Andreas, Ende der Kanonstille, LJ 17 (1967) 220–232.
Jungmann, Josef Andreas, Missarum sollemnia. Eine genetische Er-

klärung der römischen Messe II, Herder, Wien – Freiburg – Basel, 
51962.

Jungmann, Josef Andreas, Praefatio und stiller Kanon, in Josef And-
reas Jungmann, Gewordene Liturgie. Studien und Durchblicke, 
Verlag Felizian Rauch, Innsbruck – Leipzig, 1941, 53–119.

Kaczynski, Reiner, Über Sinn und Bedeutung liturgischer Gewänder, 
Das Münster 32 (1979) 94–96.



41Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

Kallis, Anastasios, Orthodoxie. Was ist das?, Theophano Verlag, 
Münster, 81999.

Kasper, Walter, Jézus a Krisztus (XXKG 11), (ford. Németh Attila), 
Vigilia, Budapest, 1996.

Kennedy, Vincent. L., The Moment of Consecration and the Elevatio 
of the Host, MS 6 (1944) 121–150.

Kereszty Rókus, Az Eucharisztia. Az idő és örökkévalóság metsző-
pontjában, Vigilia 72 (2007) 338–342.

Khoury, Adel-Theodor, Vom Sinn der Paramente bei der Meßfeier. 
Religionsphänomenologische Aspekte, in Theodor Maas-Ewerd, 
Klemens Richter (szerk.), Gemeinde im Herrenmahl. Zur Praxis 
der Messfeier, Benziger, Einsiedeln – Zürich, Herder, Freiburg – 
Wien, 1976, 370–374.

Klie, Thomas, Fremde Heimat Liturgie. Ästhetik gottesdienstlicher 
Stücke (PTHe 104), Kohlhammer, Stuttgart, 2010.

Koch, Kurt, Menschliche und kirchliche Schönheit der Liturgie. Got-
tesdienst als soteriologisches und ekklesiologisches Ereignis, in 
Alois Schifferle (szerk.), Miteinander. Für die vielfältige Einheit 
der Kirche (FS Anton Hänggi), Herder, Basel – Freiburg – Wien, 
1992, 103–121.

Korpics Márta, P. Szilczi Dóra, Miért kommunikáció, miért szakrá-
lis?, in Korpics Márta, P. Szilczi Dóra (szerk.), Szakrális kommu-
nikáció. A transzcendens mutatkozása, Typotex, Budapest, 2007, 
11–36.

Kunzler, Michael, Indumentum Salutis. Überlegungen zum litur- 
gischen Gewand, ThGl 81 (1991) 52–78.

Kunzler, Michael, Porta Orientalis. Fünf Ost-West-Versuche über 
Theologie und Ästhetik der Liturgie, Bonifatius Verlag, Paderborn, 
1993.

Lanczkowski, Günter, Kult, LThK 6 (21961) 659–660.
Lentes, Thomas, Dem Entsinnlichen Sinne verleihen. Vom pro-

duktiven Paradox der Eucharistie im späten Mittelalter, in Ul-
rike Surmann, Johannes Schröer (szerk.), Trotz Natur und Au-
genschein. Eucharistie – Wandlung und Weltsicht, Greven, Köln, 
2013, 267–276.



42 Diósi Dávid

Mayer, Anton L., Die heilbringende Schau in Sitte und Kult, in Odo  
Casel (szerk.), Heilige Überlieferung. Ausschnitte aus der Geschich- 
te des Mönchtums und des heiligen Kultes (FS Ildefons Herwegen), 
Aschendorff Verlag, Münster, 1938, 234–262.

Menke, Karl-Heinz, Sakramentalität. Wesen und Wunde des Katholi-
zismus, Verlag Friedrich Pustet, Regensburg, 22012.

Meyer, Hans Bernhard, Die Elevation im deutschen Mittelalter und 
bei Luther, ZKTh 85 (1963) 162–217.

Meyer, Hans Bernhard, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral 
(GDK 4), Friedrich Pustet, Regensburg, 1989.

Müller, Jörg, Mumbauer, Carsten, Anamnetische Gemeindeakkla-
mation, in Brigit Jeggle-Merz, Walter Kirchschläger, Jörg Mül-
ler (szerk.), Leib Christi empfangen, werden und leben. Die Liturgie 
mit biblischen Augen betrachten (LuBiLiKOM 3), Katholisches Bi-
belwerk, Stuttgart, 2016, 9–22.

Neunheuser, Burhard, Das Eucharistische Hochgebet als Konsekra-
tionsgebet, in Andreas Heinz, Heinrich Rennings (szerk.), Gratias 
agamus. Studien zum eucharistischen Hochgebet, Herder, Frei-
burg – Basel – Wien, 1992, 315–326.

Nocke, Franz-Josef, Általános szentségtan (ford. Varga B. József), in 
Theodor Schneider (szerk.), A dogmatika kézikönyve II., Vigilia, 
Budapest, 1997, 195–233.

Nocke, Franz-Josef, Részletes szentségtan (ford. Varga B. József), in 
Theodor Schneider (szerk.), A dogmatika kézikönyve II., Vigilia, 
Budapest, 1997, 235–396.

Nóda Mózes, A liturgia – találkozás és küldetés, StUBB.ThCL 1 (2003) 
79–91.

Nóda Mózes, Liturgika. Szentmise, zsolozsma, szentségek, keresztény 
szimbólumok, Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 22009.

Nóda Mózes, Szent nyelv, liturgikus nyelv, népnyelv – avagy hogyan 
kommunikáljunk Istennel?, in Várnai Jakab (szerk.), Identitás 
és kommunikáció (Sapientia füzetek 27), Vigilia, Budapest, 2015, 
161–191.

Nóda Mózes, Szimbólumok és liturgia, Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 
2004.



43Krisztus jelenlétének „performálása” a szentmisében

Pannenberg, Wolfhart, Rendszeres teológia II. (ford. Görföl Tibor), 
Osiris, Budapest, 2006.

Pascher, Josef, Die christliche Eucharistiefeier als dramatische Dar-
stellung des geschichtlichen Abendmahles (Münchener Univer- 
sitätsreden NF 24), Max Hueber, München, 1958.

Peterson, Erik, Theologie der menschlichen Erscheinung, Hochland 
41 (1948/49) 148–153.

Peterson, Erik, Theologie des Kleides, BenM 16 (1934) 347–356.
Radó Polikárp, A szentmise bölcsőkora, Vigilia 19.1 (1954) 3–12.
Rahner, Karl, Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, 

Kösel, München, 1965.
Ratzinger, Joseph, A liturgia szelleme (ford. Heller György), Szent 

István Társulat, Budapest, 2002.
Ratzinger, Joseph, A világ és az ember képe a szent zenében II. (ford. 

Török József), Magyar Egyházzene 4 (1996/1997) 131–137.
Ratzinger, Joseph, Das Mysterium der Eucharistie (KKD 6), Friedrich 

Pustet, Regensburg, 1971.
Rentsch, Christian, Ritualität und Selbstwahrnehmung. Liturgie als 

Ritual und die liturgische Praxis, in Melanie Wald-Fuhrmann, 
Klaus Peter Dannecker, Sven Boenneke (szerk.), Wirkungsästhe-
tik der Liturgie. Transdisziplinäre Perspektiven (StPaLi 44), Fried-
rich Pustet, Regensburg, 2020, 127–134.

Schnitzler, Theodor, Von Geschichte und Sinn der liturgischen 
Gewandung und Färbung, Das Münster 32 (1979) 97–99.

Schömig, Richard, Hat die Glocke noch einen Sitz im Leben des heu-
tigen Menschen?, in Kurk Kramer (szerk.), Glocken in Geschichte 
und Gegenwart. Beiträge zur Glockenkunde, Badenia, Karlsruhe, 
1986, 20–27.

Schüssler, Michael, Mit Gott neu beginnen. Die Zeitdimension von 
Theologie und Kirche in ereignisbasierter Gesellschaft (PTHe 134), 
Kohlhammer, Stuttgart, 2013.

Seel, Martin, Inszenieren als Erscheinenlassen. Thesen über die 
Reichweite eines Begriffs, in Josef Früchtl, Jörg Zimmermann 
(szerk.), Ästhetik der Inszenierung, Suhrkamp, Frankfurt am 
Main, 2011, 48–62. 



44 Diósi Dávid

Smit, Peter-Ben, Renssen, Toon, The passivum divinum. The Rise 
and Future Fallof an Imaginary Linguistic Phenomenon, FN 27 
(2014) 3–24.

Szabó Mária, Bevezetés az újszövetségi görög nyelvbe (KTK 26),  
Agapé, Szeged, 21997.

Takács Gyula, Jelenések könyve. Egzegézis, Paulus Hungarus – Kai-
rosz, Budapest, 2000.

Winter, Stephan, Am Grund des rituellen Sprachspiels. Notwendi-
ge Klärungen zu „Performance“ und „Performativität“ in litur-
giewissenschaftlichem Interesse, BiLi 84 (2011) 12–17.

Young, Richard A., Intermediate New Testament Greek. A Linguistic 
and Exegetical Approach, Broadman & Holman, Nashville, TN, 
1994.

Zahner, Walter, Ästhetik des Glaubens als Proprium in Werk und 
Wirken von Aloys Goergen. Eine biografisch-liturgietheologische 
Annäherung, LJ 70 (2020) 119–139.

Zerwick, Max, Biblical Greek, Scripta Pontifica, Rome, 1963.



45

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.02

Az eucharisztia, az Úr vacsorája.
Biblikus teológiai és ökumenikus 

megfontolások

GÁNÓCZY SÁNDOR 

Würzburgi Egyetem, Katolikus Teológia Kar,   
Würzburg (DE) – Párizs (FR)

alexandre.ganoczy@wanadoo.fr

A jelenlegi kutatás szóhasználatában az eucharisztia szentségét az 
Úr vacsorájának is nevezik. Ez a görög kyriakon deipnon kifejezés 
fordítása, amelyet Pál apostol használ az 1Kor 11,20-ban. E jelölésben 
tetten érhetjük a II. vatikáni zsinatra jellemző visszatérést a forrá-
sokhoz, ugyanis Pál apostol Korintusiakhoz írt első levele tartalmaz-
za az eucharisztiáról szóló legrégebbi és legeredetibb tanúságot. Igaz 
ugyan, hogy az apostol az utolsó vacsorára gondol, amelyet Jézus 
szenvedésének előestéjén fogyasztott el tanítványaival, ez az étke-
zés azonban része az asztalközösségek egész sorának, amelyeket 
Jézus rövid, de intenzív evangelizáló tevékenysége során gyakorolt.1 
Keresztelő Jánostól eltérően a Názáreti nem tulajdonított különös 

1	 Johannes Betz, Eucharistie als zentrales Mysterium, in Johannes Feiner, 
Magnus Lohrer (szerk.), Mysterium salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher 
Dogmatik IV/2. Das Heilsgeschehen in der Gemeinde, Gottes Gnadenhandeln, 
Benziger, Einsiedeln – Zürich – Köln, 1973, 185–313 (193–195); Franz-Josef 
Nocke, Részletes szentségtan, in Theodor Schneider (szerk.), A dogmatika 
kézikönyve 2, Vigilia, Budapest, 1997, 282–287; Joachim Gnilka, A názáreti 
Jézus, Szent István Társulat, Budapest, 2001, 347.



46 Gánóczy Sándor

lelki jelentőséget a böjtnek és az önmegtartóztatásnak. Éppen ellen-
kezőleg, szívesen evett és ivott együtt a legkülönfélébb emberekkel, 
a Teremtőnek való hálaadás szellemében. Ezért elszánt ellenségei 
jogosnak tartották, hogy azzal vádolják, hogy falánk és részeges em-
berként és a bűnösök barátjaként viselkedik (Mt 11,19). Bizonyos érte-
lemben igazuk volt, mert úgy tűnhet, mintha Jézus kereste volna az 
alkalmat, hogy olyan emberekkel üljön asztalhoz, akiket a közvéle-
mény közismert gonosztevőknek tartott, a korrupt vámszedőktől az 
utcanőkig. Idézzük csak fel Zakeus példáját (Lk 19,1-10). Bár Zakeus e 
korrupt emberek egyikének látszik, Jézus mégis érdeklődik iránta, 
és Ábrahám fiát látja benne, ugyanakkor olyasvalakit, aki elveszett. 
Ezért meghívatja magát hozzá: „Ma a te házadban kell megszállnom” 
(Lk 19,5). Így jön létre a találkozás, a párbeszéd, a csere, a személy-
közi közösség, amely Zakeus valódi megtéréséhez vezet. És ha – ami 
valószínű – Jézus és Zakeus együtt ül asztalhoz, akkor feltételezhet-
jük, hogy az evangélium itt egy étkezésen keresztül nyilvánul meg. 
Ha ez így van, akkor ez az Úr vacsoráját vetíti előre, de egy nagyon 
barátságos Úr vacsoráját. Annak a gesztusát, aki Szent János szerint 
azt mondta tanítványainak, hogy többé már nem szolgáinak, hanem 
barátainak nevezi őket (Jn 15,15). Vajon ez nem előképe-e már an-
nak, ami megtörténhet egy-egy eucharisztikus kommuniónk alkal-
mával? Az Úr vacsorája megmutatja, hogy milyen messzire mehet 
Isten magatartása a bűnösökkel szemben. Sorolhatnánk még azt a 
sok asztalközösséget, amelyeken keresztül a Názáreti eljuttatta en-
nek az irgalmas Istennek az uralmát a tőle többé-kevésbé távol álló 
emberek szívéhez. Pál apostol bizonyára rájuk gondolt, amikor elbe-
szélte Jézus búcsúvacsoráját a Tizenkettő társaságában, amelyből 
Júdás sem volt kizárva. Júdás akkor részesült az Úr vacsorájában, 
amikor éppen arra készült, hogy elárulja Mesterét.

Jézus utolsó vacsorájának szertartása kifejezetten zsidó jellegű 
étkezés volt. A kenyeret és a bort a Teremtőnek adott hálaadásként 
fogyasztották, akinek a hívők felajánlják a föld és az emberi munka 
gyümölcseit. Olyan társas étkezés volt, amely testvériséget teremtett, 
amelynek, ahogy ma mondanánk, „ekkléziogén”, egyházteremtő hatá-
sa volt. Azonban ez az étkezés, amelyet Pál és három evangélista be-
szél el, mindegyik a maga módján, olyan eredetiséggel és hozzáadott 



47Az eucharisztia, az Úr vacsorája

értékkel bír, amely minden más korábbi hagyományos jelentést fe-
lülmúl. Jézus szétosztja a kenyeret, ezekkel a szavakkal: „Ez az én 
testem”. Ezt arámul mondja, egy olyan szót használva, amely a kon- 
textustól függően jelentheti az emberi testet vagy a személyt. Úgy is 
mondhatnánk: „ha tehát esztek belőle, akkor találkoztok velem, a Ná-
záreti Jézussal; közösséget vállaltok velem”. A körülmények, amelyek 
között ez a „ez az én testem” elhangzik, lehetővé teszik számunkra, 
hogy ezt a parafrázist hozzáfűzzük: „Tudjátok meg, hogy ez a kenyér 
az én testem értetek, mivel én teljes mértékben tanítványaim üdvös-
ségéről gondoskodom, még akkor is, ha népem főpapjai oly mérték-
ben ellenem vannak, hogy meg akarnak ölni. Fájdalom, de számolok 
azzal, hogy vérem kiontatik. Elfogadom ezt értetek és sokakért. Tu-
dom, hogy kiontott vérem egy egészen új szövetség vére lesz. Ez a 
búcsúvacsorám üzenete, és arra kérlek, hogy hasonló étkezésekkel 
tegyétek ezt az én emlékezetemre.” Így alakult ki az eucharisztia, az 
Úr azon étkezésének emlékére, amely elővételezte az ő önátadását a 
kereszthalálban történt vértanúságáig.

Jézus keresztje azonban nem minden. Feltámadása vet igazi 
fényt szenvedése jelentésére. A feltámadt Úr több őt követő férfinak 
és nőnek is megjelent, és újra találkozott tanítványaival. E találko-
zások között az emmauszi esemény jelentős e tekintetben. Ismét egy 
étkezés az, amely a Jézus és két tanítványa közötti találkozáshoz 
vezet. Útközben megtárgyalják Mesterük keresztre feszítését, amely 
felzaklatta őket. Majd Jézus csatlakozik hozzájuk, és elmagyarázza a 
vele történteket. A két tanítvány megkéri őt, hogy maradjon velük. 
Asztalhoz ülnek, és amikor vendéglátójuk megtöri a kenyeret, rájön-
nek, hogy magát Jézust találták meg. Felkiáltanak: „Nemde lángolt a 
szívünk, amikor beszélt az úton?” (Lk 24,13-35).

Miért kezdtem az eucharisztiáról szóló értekezésemet olyan 
szövegekkel, amelyek azt mutatják, hogy Jézus evangéliumát olyan 
asztalközösségen keresztül adta át, amelyek által közösséget vállalt 
az általa kiválasztott, néha akár rossz hírben álló emberekkel? Mert 
az eucharisztikus közösségnek személyes irányultsága is van, még 
az egyházi közösséget megelőzően. Jézus ezen keresztül bensőséges 
kapcsolatba akar lépni az emberrel az ő személyes élettörténetében. 



48 Gánóczy Sándor

Ebben az értelemben merem hangsúlyozni az étkezés Urának baráti 
mivoltát.

Az a kockázat, amelyet Jézus „perszonalista” hozzáállásával vál-
lal, a korintusi gyülekezetben előforduló visszaélésekről szóló páli 
tanúságtételben érhető tetten. Az apostol szerint a közösség egyes 
tagjai önző, aszociális vagy, ahogy ma mondanánk, individualista 
módon viselkedtek. Mindenki „a maga étkezését” vette magához 
(1Kor 11,21). Ez a magatartás összeegyeztethetetlen „az Úr vacsorá-
jával” (20. v.) mint annak a vértanúságnak az emlékével, amelyet 
Jézus mindenki üdvösségéért vállalt. Jelzésértékű, hogy Pál ebben az 
összefüggésben adja elő az utolsó vacsoráról szóló beszámolót. „Az 
Úr Jézus azon az éjszakán, amelyen elárulták, fogta a kenyeret, hálát 
adott, megtörte, és így szólt: »Ez az én testem, amely értetek van. Ezt 
tegyétek az én emlékezetemre!« A vacsora után ugyanígy fogta a 
kelyhet is, és így szólt: »Ez a kehely az új szövetség az én véremben. 
Tegyétek ezt, ahányszor csak isszátok, az én emlékezetemre!« (1Kor 
11,23-26). Úgy gondolom, hogy a fő kijelentés itt Jézus személyének 
azonosítása a megtört kenyér jegyével. Innen származik az eucha-
risztia legkorábbi elnevezése, „a kenyértörés”. Az „ez az én testem” 
szavak nem egyszerűen Jézus fizikai testére utalnak, hanem elvá-
laszthatatlanul testi-lelki személyére. Jézus ezzel azt akarja kifejezni, 
hogy személyesen jelen lesz azok számára, akik ezt a kenyeret eszik. 
Ezért elég, ha a pap megismétli az „ez az én testem” szavakat, hogy 
valódi, bár láthatatlan és jelszerű találkozás történjen Jézus és az 
áldozó között. Ez Krisztus misztériuma, aki képes arra, hogy a hatal-
mas időbeli és térbeli távolság ellenére egyszerre több milliárd hívő 
számára jelenvalóvá tegye magát. A kommuniónak ezt az egyszerre 
személyközi és egyetemes csodáját azonban a keresztre feszítés tra-
gikus eseménye határozza meg, még akkor is, ha az a Megfeszített 
feltámadásába vezet, amely megalapozza az új szövetséget.

Figyeljük meg, hogy Jézus szavai a kehelyről az étkezés után 
hangzanak el, és hogy Pál apostol szerint Jézus nem azt mondja a 
borról: „ez az én vérem”, hanem „ez a kehely az új szövetség az én 
véremben”. Jézus szavainak jelentését tehát nem kell párhuzamba 
állítani a megtört kenyérről szóló szavaival, amelyek közvetlenül az 



49Az eucharisztia, az Úr vacsorája

ő egész személyére vonatkoznak.2 Éppen ezért indokolatlan Krisztus 
vérének külön tisztelete az ereklyékre éhező középkorban. Az „ez az 
én testem” szavak elégségesek ahhoz, hogy kiemeljék az Úr vacsorá-
jának személyközi találkozás jellegét.

A kenyértöréssel a feltámadt Krisztus az emmauszi tanítványok-
kal való találkozásban mintegy megünnepli saját emlékezetét, és ez 
megérinti a két résztvevőt, különösen akkor, amikor elmagyarázza 
nekik tragikus, de végül dicsőséges sorsát az üdvösségtörténet ös�-
szefüggésében: „Nemde lángolt a szívünk, amikor beszélt az úton, 
és kifejtette az Írásokat?” (Lk 24,32). Itt is egy étkezésben kerül sor 
a résztvevőket megörvendeztető evangélium átadására.

Így egy kicsit érthetőbbé válik, hogy miért adhatta Jézus szájába 
a Szent János szerinti evangélium, amely legalább fél évszázaddal 
Szent Lukács evangéliuma után íródott, az élet kenyeréről szóló be-
szédet. A jánosi Jézus azonosítja magát az „Isten kenyerével” (Jn 
6,33), aki életet ad a világnak” (12. v.), és azt is kijelenti: „Aki hozzám 
jön, többé nem éhezik, s aki bennem hisz, nem szomjazik soha. […] 
Annak, aki küldött, az az akarata, hogy abból, amit nekem adott, 
semmit el ne veszítsek, hanem feltámasszam az utolsó napon.” 
(6,34.39). János erősen hangsúlyozza az eucharisztikus közösség él-
tető, életadó jellegét. Úgy tűnik, nem fél megdöbbenteni hallgatósá-
gát a kifejezés nyerseségével: „Ha nem eszitek az Emberfia testét és 
nem isszátok a vérét, nem lesz élet bennetek” (53. v.). Érthető módon 
a kereszténységet emiatt azzal vádolták, hogy antropofág vallás. 
Pontosabb, ha e különös nyelvezetben azt a szándékot látjuk, hogy 
a táplálkozás metaforájával az eucharisztikus közösség egziszten-
ciális fontosságát hangsúlyozza.

A legújabb teológiai kutatások szerint a Jézus teste és vére közöt-
ti párhuzam, amely már a jánosi hagyományban is megjelenik, való-
színűleg nem volt benne azokban a szavakban, amelyeket a történel-
mi Jézus mondott a búcsúvacsorán. Ott az „Ez az én testem”, vagyis 
az „Én vagyok”, „Itt vagyok” kijelentés volt az uralkodó. A szövetség 
vérének gondolata egy olyan zsidó-keresztény hagyományban jelen-
hetett meg, amely arra törekedett, hogy az új szövetséget a mózesi 

2	 Joachim Gnilka, Márk, Agape, Szeged, 2008, 768–769.



50 Gánóczy Sándor

szövetség mintájára lássa, amelyhez egy állati áldozat véres felál-
dozása társult. 

Az eucharisztiánkban, a „miséinkben” szentségileg történőket 
nem csak Jézus utolsó vacsorájához, hanem a nyilvános működése 
során megélt közös étkezéseihez is kapcsoljuk, mivel ezek alapoz-
zák meg egyházként való létezésünket. Az Úr vacsorája, beleértve 
annak előzményét a Názáreti Jézus asztalközösségeiben, lehetővé 
teszi számunkra, hogy a Szentlélek működésétől irányítva egyházi 
közösségben éljünk. Még a protestáns Wolfhart Pannenberg is úgy 
értékelte, hogy az egyház sehol sem valósul meg teljesebben, mint 
amikor az úrvacsorát ünnepli.3 Ezt mindenekelőtt a helyi közössé-
gek tagjaiként éljük meg. Pál apostol így ír erről az 1Kor 10,16-17-ben: 
„a kenyér, amelyet megtörünk, nemde a Krisztus testében való ré-
szesedés? Mi ugyanis sokan egy kenyér, egy test vagyunk, mivel 
mindnyájan egy kenyérből részesülünk.” Így egyesít bennünket az 
egy Krisztus, az eucharisztikus kenyér megtörése által.

Az imént elmondottak érthetővé teszik, hogy az eucharisztiát 
könnyen lehetett étkezésként megélni mindaddig, amíg a keresz-
tény egyház viszonylag kis létszámú hívő közösségekből állt, a mai 
alulról szerveződő közösségekhez hasonlóan. Amint a keresztény-
ség a Római Birodalomban államvallásként kezdett gyökeret ver-
ni, ami alatt a konstantini korszakot értem, a ma „szentségként” 
ismert eucharisztia étkezésjellege háttérbe szorult, és előtérbe ke-
rült a hivatalos kultusz jellege. Ezzel egyidejűleg a papság kiemelt 
szerepe, kizárólagos joga minden liturgikus ünneplésben, a laikusok 
tevékeny részvételének rovására érvényesült. A teológiai reflexió, 
amelyet mindenekelőtt a filozófiai háttérrel rendelkező szerzete-
sek gyakoroltak, megnyitotta az utat a kérdéseknek, hogy Krisztus 
jelenléte a megszentelt kenyér és bor „színe” alatt valóságos vagy 
csupán szimbolikus. Jelenléte csak a hit tárgya, vagy legalább rész-
ben racionálisan is kifejthető? Milyen értelemben azonos a pap 
által konszekrált és a hívek imádására bemutatott ostya Krisztus 
testével? Az ilyen kérdésekre sokféle válasz született, de ezek néha 
elhomályosították az úrvacsora Urával való személyes találkozás 

3	 Wolfhart Pannenberg, Théologie systématique 3, ford. Olivier Riaudel, 
Rémi Chéno (Cogitatio fidei 291), Cerf, Paris, 2013, 425, 539.



51Az eucharisztia, az Úr vacsorája

lelki élményét. Ebben az összefüggésben a magas középkorban az 
ágostoni és a tomista teológusok nézetei álltak szemben egymással. 
Az utóbbiak Arisztotelész filozófiájának hatására az ő megkülönböz-
tetését alkalmazták minden valóság lényegi, illetve járulékos össze-
tevői között. A szubsztanciát lényeginek tekintették, mivel a létezőt 
az tartja fenn létében, míg a járulékot másodlagosnak, mivel az nem 
szükségszerű és nem nélkülözhetetlen. E különbségtétel alapján a 
tomisták kidolgozták a transzszubsztanciáció tanát, amely szerint 
abban a pillanatban, amikor a pap kimondja Jézus szavait a kenyérre 
és a borra, a megszentelt kenyér és bor szubsztanciája Krisztus tes-
tének és vérének szubsztanciájává alakul át, míg a járulékos tulaj-
donságaik, mint például a súly, a szín és az íz nem változnak. Ezért a 
lényegi valóság, azaz Jézus testének és vérének valóságos jelenléte 
biztosítottnak tekinthető.4 

Másrészt a bibliai kontextusban, amely semmiképpen sem me-
tafizikus és elvont, hanem konkrét és életközeli, az a tény, hogy az 
eucharisztia étkezés, e szent cselekmény lényeges vonásának bizo-
nyul. Mint ilyen, az eucharisztia a személyközi találkozással ana-
lóg kapcsolati esemény, ami nyilvánvalóan összeegyeztethetetlen 
a mindenki önmagáért jellegű individualizmussal. 

Azt is figyelembe kell venni, hogy az úrvacsorát máig a különvált 
egyházak is ünneplik. A 16. században a keresztény egyház egysége 
sajnálatos módon megtört, mert nézeteltérés támadt a tekintetben, 
hogy milyen értelemben van jelen Krisztus teste és vére a kenyér és 
a bor színe alatt. Sajnálatos módon a nyugati kereszténységen belül 
e tanbeli kérdésben alakult ki nagyfokú megosztottság az úrvacsora 
szentsége tekintetében. A lutheránusok fenntartották, hogy Krisz-
tus teste és vére csak az „úzus”, azaz a szentség ünneplése során 
van jelen, míg a katolikusok Krisztus állandó jelenlétét vallották a 
konszekrált kenyérben és borban. Ez utóbbi meggyőződésből ered 
a szentségimádás gyakorlata, az eucharisztia őrzése a tabernáku-
lumban és az úrnapi körmenetben való tisztelete. (Ezt a protestán-
sok bálványimádásnak minősítettek. Csak a II. vatikáni zsinat után 

4	 A transsubstantiatio tanáról: Betz, Eucharistie, 233–236; Alexander Ger-
ken, Theologie der Eucharistie, München, 1973, 126–128.



52 Gánóczy Sándor

sikerült ezt a félreértést tisztázni, részben a Taizéi Közösségben ün-
nepelt liturgiának köszönhetően.)

Egy másik nézeteltérés az eucharisztia áldozati jellegével kap-
csolatban merült fel. A katolikusok számára a miseáldozat képez-
te a liturgia középpontját, míg a protestánsok számára az „utolsó 
vacsora” szent rítusa mint Isten igéje hirdetési formája. Luther és 
Kálvin azzal vádolta a katolikus egyházat, hogy a misét az egyház 
áldozatának tekinti, amely kiegészíti a golgotai áldozatot, hogy a 
Jézus kereszthalála és feltámadása után élő bűnösök üdvösségét 
megszerezze. A reformátorok ezzel szemben ragaszkodtak ahhoz, 
hogy Krisztus áldozata abszolút módon egyetlen és teljes üdvözítő 
hatékonysággal bír, ezért nem szorul kiegészítésre. A trienti zsinat 
hallgatólagosan igazolta Luthert és Kálvint, amikor leszögezte, hogy 
a mise áldozata csupán megjeleníti, jelenvalóvá teszi Krisztus áldo-
zatát, és ezért nincs önálló üdvözítő hatékonysága. Az ökumenikus 
kutatás lehetővé tette, hogy még a II. vatikáni zsinat előtt egy taizéi 
református teológus, Max Thurian könyvet írjon az eucharisztiáról 
mint a kereszt emlékezetéről és hálaadó áldozatról.5 Thurian em-
lékeztetett arra, hogy Luther szerint is az úrvacsora az önmagunk 
odaadásának, a felebaráti szeretet lemondásokkal járó kezdeménye-
zéseinek kiváltságos helye lehet és kell hogy legyen. 

Tudjuk, hogy az áldozat fogalma poliszémikus, több jelentése 
van – lehet dicséret, hálaadás vagy, mint az ókori zsidóknál, bűnö-
kért való engesztelés az állati áldozatok vérének kiontásával.

Az ökumenikus közeledés az eucharisztia körül folyamatosan 
halad előre. Amikor a jeruzsálemi bencés apátságban teológiát taní-
tottam, protestáns kollégák jártak áldozni a misére. Ők osztották az 
Úr vacsorájának szentségébe és Krisztus valóságos és személyes je-
lenlétébe vetett hitünket. Ma mindkét oldalon egyre több hívő óhajt-
ja az „eucharisztikus vendégszeretetet”, más szóval a felekezetek 
közötti interkommuniót. Igaz, hogy az egyházi hatóságok mindkét 
oldalon fenntartásokkal élnek, de ez már egy másik kérdés, amely 
egyben az idők jelei közé tartozik.

5	 Max Thurian, L’Eucharistie: Mémorial du Seigneur, sacrifice d‘action de grâ-
ce et d’intercession, Delachaux et Niestlé, Neuchâtel – Paris, 1959.



53Az eucharisztia, az Úr vacsorája

Érdemes megkísérelni röviden vázolni, hogy miben állhat az 
eucharisztia szentségének lelki megélése ma. Úgy gondolom, hogy 
ezt a forrásokhoz való visszatérés határozza meg: itt nemcsak a 
Krisztus halálának és feltámadásának emlékére történő kenyértörés 
gyakorlatáról van szó a házi és helyi közösségekben, hanem Jézus 
asztaltársaságainak emlékéről is, még a kifogásolható férfiakkal és 
nőkkel is, amire Zakeus lehet a példa. Megemlítem a páli „úrvacsora” 
kifejezést is, amely egy intenzíven megélt közös étkezésre utal. Itt az 
együtt étkezés a vendégek személyközi közösségét hozza létre, akik 
között Jézus Krisztus a legfontosabb. Az ilyen közösség jól megfelel 
a megtestesült Istenbe vetett hitnek, hiszen az étkezés biológiai ak-
tusa az Isten és az ember közötti lelki egység kinyilatkoztatására és 
megvalósítására szolgál. Ebből is látható, hogy milyen értelemben 
Úr ennek az étkezésnek az Ura. Ha figyelembe vesszük Jézus maga-
tartását Zakeussal szemben, aligha lehet szó birodalmi, uralkodó, 
korlátozó uralomról, sokkal inkább egy mélységesen barátságos és 
empatikus uralomról. Gondoljunk csak Jézus szavaira Szent János 
szerint: „Nem nevezlek többé szolgának benneteket […]. Barátaim-
nak mondalak benneteket” (15,15). Semmi sem akadályozza meg a 
Mindenható Istent abban, hogy barátságosan viselkedjen az embe-
rekkel. Mert a mi Istenünk valóban emberbarát.

A II. vatikáni zsinatnak köszönhetően az áldozati oltár ismét az 
étkezés asztalává vált, a latin átadta helyét a nép beszélt nyelvé-
nek, és a résztvevőkkel szembeforduló ünneplés felváltotta a népnek 
háttal álló papi liturgiát. A II. vatikáni zsinat azért hajtotta végre 
ezeket a reformokat, hogy az eucharisztia kevésbé legyen hozzá-
férhetetlen az egyszerű emberek számára. Úgy gondolom azonban, 
hogy más liturgikus reformok is kívánatosak lennének. Például az 
olyan olvasmányok kiküszöbölése, amelyek Isten nevében elköve-
tett erőszakot fejeznek ki, vagy amelyek a nők férfiakkal szembeni 
alsóbbrendűségét fejezik ki. Üdvözlendő az eucharisztia nők általi 
kiosztása; ez megfelel a mai keresztények elvárásainak is. Más fon-
tos szempontok az eucharisztia ünneplése során elmondott homíliák 
minősége. Soha nem felejtem el egy idős ferences apáca reakcióját, 
aki azt mondta nekem: a rádióban mindig a protestáns prédikációt 



54 Gánóczy Sándor

hallgatja, mert biztos benne, hogy jól előkészített homíliát hall, nem 
moralizálást, jó bibliamagyarázattal megalapozva.

Ha megnézzük valamennyi keresztény felekezet eucharisztikus 
liturgiáját, azt látjuk, hogy azt áthatja a Szentháromságba vetett hit. 
Bár eredete és tartalma Jézus személyére összpontosul, aki ennek az 
étkezésnek az Ura, mindent, amit a misén mondunk és teszünk, az 
Atya, a Fiú és a Szentlélek nevében mondunk és teszünk. Így mutat 
szentségi kommuniónk az Isten kommuniójára. Ez összhangban van 
a hit azon meggyőződésével, hogy az Isten Szeretet, valamint azzal, 
hogy az ősegyházban az úrvacsora ünneplését követő együttlétet 
joggal nevezték agapénak.

Bibliográfia/Bibliography

Betz, Johannes, Eucharistie als zentrales Mysterium, in Johannes 
Feiner, Lohrer, Magnus (szerk.), Mysterium salutis. Grundriss 
heitsgeschichtlicher Dogmatik IV/2. Das Heilsgeschehen in der 
Gemeinde, Gottes Gnadenhandeln, Benziger, Einsiedeln – Zürich 
– Köln, 1973, 185–313.

Gerken, Alexander, Theologie der Eucharistie, München, 1973.
Gnilka, Joachim, A názáreti Jézus, Szent István Társulat, Budapest, 

2001.
Gnilka, Joachim, Márk, Agape, Szeged, 2008.
Nocke, Franz-Josef, Részletes szentségtan, in Theodor Schneider 

(szerk.), A dogmatika kézikönyve 2., Vigilia, Budapest, 1997, 282–
287.

Pannenberg, Wolfhart, Théologie systématique, tome 3, ford. Olivier 
Riaudel, Rémi Chéno (Cogitatio fidei 291), Cerf, Paris, 2013.

Thurian, Max, L’Eucharistie: Mémorial du Seigneur, sacrifice d’action 
de grâce et d’intercession, Delachaux et Niestlé, Neuchâtel – Paris.



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.03

Az oltár mint abszolút középpont.
Isten népe szeretetének kifejeződése  

az oltárcsókban

KISS ENDRE 

Babeș–Bolyai Tudományegyetem, Római Katolikus Teológia Kar, 
Kolozsvár – Gyulafehérvár (RO)

endre.kiss@romkat.ro

Minden ember vágya, hogy megtalálja élete biztos középpontját.  
A keresztény ember számára Krisztus a biztos és abszolút közép-
pont, akit a liturgikus térben maga az oltár jelez. Ez az a pont, ahol a 
Vőlegény, Krisztus, találkozni akar Jegyesével, az Egyházzal, Isten 
népével.

„Ne közelíts ide! Oldd le lábadról sarudat, mert a hely, amelyen 
állsz, szent föld.” (Kiv 3,5) A vallásos ember számára a tér nem ho-
mogén. Létezik egyfajta szent, erővel feltöltött tér. Ez olyan elsődle-
gesen vallásos élménye az embernek, amely megelőz mindent, mert 
megteremti a szilárd pontot és középtengelyt, amelyből és ahonnan 
minden kiindul. A vallásos ember tehát mindig törekedett arra, hogy 
megtalálja a világ középpontját, és ott telepedjen meg, ahonnan élet 
fakad. A szent tér megnyilatkozása szilárd pontot ad az embernek. 
A szent tereken kívül is léteznek egyedülálló terek, melyek magán-
világunk szent helyei.1 Gondolhatunk itt emberi életünk kiemelkedő 

1	 Mircea Eliade, A szent és profán (ford. Berényi Gábor), Helikon, Budapest, 
2014, 15–18.



56 Kiss Endre

és meghatározó történéseinek helyeire. A szent tér létrejötte a szent-
ség megjelenésével hozható kapcsolatba, ahol megnyílik az átjáró 
a transzcendens valóság felé, és létrehozza a szent erő mögötti ha-
talommal való kommunikáció lehetőségét.2 Ez a világ tengelye és 
középpontja, az axis mundi.3 Gyönyörű példája ennek Jákob álma, 
aki álmából felébredve így szól: „Milyen félelmetes ez a hely! Nem 
más ez, mint Isten háza és a menny kapuja! Ezért Jákob, amikor 
felkelt, fogta a követ, amelyet a feje alá rakott, és felállította emlék-
jelül, majd olajat öntött rá.” (Ter 28,17-18) A szent hely, legyen az egy 
oltár vagy katedrális, nem csupán egy nyílás az ég felé, hanem az 
eredeti világrend képmása, imago mundija. A szenttel való találko-
zás mindig hierofániát4 sejtet, melyet egy hegy, oltár vagy templom 
jelképez. Ez a világ közepe. A zsidók számára ilyen a Sion-hegy Jeru-
zsálemben, a keresztények számára pedig a Golgota. Ezek a helyek 
összekötik az eget a földdel.5 

A vallás tereit mindenütt megtaláljuk, ami azt jelenti, hogy imád-
kozni, Istennel kapcsolatba lépni, különböző szertartásokat végezni 
mindenütt lehet, azonban vannak kitüntetett helyek, terek és épít-
mények.6 XVI. Benedek pápa ezzel kapcsolatban a következőket fo-
galmazza meg. „Újra és újra hallható: én az erdőben, a szabad ég 
alatt is tudok imádkozni. Egészen biztosan meg lehet ezt tenni. De 
ha csak ez lenne, akkor az imádság kezdeményezése egyedül a mi-
énk lenne; akkor Isten gondolkodásunk posztulátuma lenne – s hogy 
ő válaszol, tud-e és akar-e válaszolni, továbbra is nyitva maradna. 
Az eucharisztia azt jelenti: Isten válaszolt. Az eucharisztia Isten 
mint válasz, mint válaszoló jelenlét. Így az Isten–ember kapcsolat 

2	 James C. Livingston, Bevezetés a vallástudományba (szerk. Bagyinszki Pé-
ter Ágoston, ford. Lukácsy Dorottya), Sapientia Szerzetesi Hittudományi 
Főiskola, Budapest, 2021, 70.

3	 Eliade, A szent és profán, 27.
4	 Az isteni vagy a szent valóság megjelenése, különösen szent helyen, szent 

tárgyban vagy szent alkalommal. Art. Hierofánia, in Görföl Tibor, Má-
té-Tóth András (szerk.), Világvallások, Akadémiai Kiadó, Budapest, 2009, 
367.

5	 Livingston, Bevezetés a vallástudományba, 70–71.
6	 Voigt Vilmos, A vallás megnyilvánulásai. Bevezetés a vallástudományba, 

Timp, Budapest, 2006, 41.



57Az oltár mint abszolút középpont

kezdeményezése már nem nálunk van, hanem nála, s csak így válik 
igazán komollyá.”7 Isten Jézus Krisztusban megadta a találkozási te-
ret és időt számunkra. Ez a találkozás a szent tér fókuszpontjára irá-
nyítja figyelmünket, vagyis az oltárra. A II. vatikáni zsinat liturgikus 
konstitúciója hangsúlyozza, hogy „az Egyház a legkiválóbb módon 
akkor lesz láthatóvá, amikor Isten szent népe teljesen és tevéke-
nyen részt vesz a közös liturgiában, mindenekelőtt az Eucharisztia 
ünneplésében, az egységes imádságban az egyetlen oltár körül” (SC 
41). Az egyház tehát az oltár köré gyűl össze az eucharisztia ünnep-
lésére (KEK 1382), ebben az ünneplésben válik közöséggé.

 Az eucharisztia közös ünneplése a középpontja a hívő közösség-
nek, melynek élén a pap áll, aki a szentmisében szentségi módon 
bemutatja Krisztus áldozatát az oltáron (SC 5.). Ezért „a papi lelkiség 
bensőjében eucharisztikus”.8 Ez az eucharisztiával összefonódó lel-
kiség a papszentelés szertartásában hangsúlyosan jelen van a kezek 
megkenése, valamint a kehely és paténa átadásának liturgikus szö-
vegeiben. A püspök, a már felszentelt papok mindkét tenyerét meg-
keni krizmával, miközben ezeket mondja: „A mi Urunk, Jézus Krisz-
tus, akit az Atya Szentlélekkel és erővel kent föl, őrizzen meg téged, 
hogy megszenteld a keresztény népet és áldozatot mutass be Isten-
nek.”9 A kehely és a paténa átadását ez a szöveg kíséri: „Vedd a szent 
nép áldozati adományát, amelyet Istennek kell bemutatnunk. Ismerd 
fel és kövesd is, amit teszel; alakítsd életedet az Úr keresztjének tit-
ka szerint.”10 A pap egész lényének formálódása az oltár közelében 
történik. A figyelemmel és hittel átélt szentmise a szó legmélyebb 
értelmében alakít, mert egyre hasonlóbbá tesz Krisztushoz, és meg-
erősíti a papot hivatásában.11 Érthető tehát, hogy ha a pap életében 
a szentmiseáldozat elveszíti központi jelentőségét, többé már nem 
csúcs és forrás, akkor ennek beláthatatlan következményei lehetnek 

7	 Joseph Ratzinger, Isten közel van hozzánk. Eucharisztia: Az élet közép-
pontja, Szent István Társulat, Budapest 2015, 85–86.

8	 XVI Benedek pápa, Sacramentum caritatis 80.
9	 Istentiszteleti és szentségi kongregáció, A püspök, a pap és a szerpap 

szentelése, 49.
10	 Uo. 50.
11	 Sacramentum caritatis 80.



58 Kiss Endre

hivatására nézve. Papi lelkiségének szívét, középpontját veszíti el. 
Ezért fontos, hogy a pap gyakran elmélkedjen a szentmise miszté-
riumáról, valamint ügyeljen a liturgikus ünneplés minden aspektu-
sára (tér, idő, mozdulatok, szavak, tárgyak, öltözék, ének stb.); tartsa 
be a rubrikákat, amely egyfajta engedelmességre hívja meg a papot, 
hiszen nem a saját áldozatát mutatja be, hanem „Isten cselekedetét 
sokakért”;12 továbbá engedje, hogy a Lélek dolgozzon rajta, aki meg-
adja a lehetőséget, hogy az eucharisztikus ünneplés irányításának 
feladatát a bűnösségének tudatában lévő Péter félelmével és a szen-
vedő szolga mélységes alázatával végezze.13 A szép misézés a hívek 
számára az első fontos katekézis a szent áldozatról.14 Ezért a hívek 
tanúi kell legyenek annak a belső elmélyült készületnek, és annak 
a hitnek és szeretetnek, amellyel a pap készül a szentmise bemuta-
tására. Ezzel a pap elősegíti a hívek eucharisztia iránti tiszteletét. 
Továbbá fontos, hogy minden, ami a templomi tárgyakra, különösen 
az oltárra és a tabernákulumra vonatkozik, rendben legyen tartva.15 

A liturgikus történés funkciós helye, központja az oltár, ahol el-
sődlegesen lezajlik a liturgia. A liturgikus megújulási mozgalom fel-
élesztette az egy templomban egy oltár ókeresztény hagyományát. 
Az oltárnak szabadon kell állnia úgy, hogy körbe lehessen járni, és 
mindkét oldalán be lehessen mutatni a szentmisét. Megmarad az a 
szokás, hogy az oltárban vagy az oltár alatt helyezik el a szentek 
ereklyéit.16 A Római Misekönyv Általános Rendelkezései [RMÁR] 
szerint „az oltár az, amelyen jelenvalóvá lesz a keresztáldozat a 
szentségi színek alatt, és egyben az Úr terített asztala is; az oltár 
a középpontja annak a hálaadásnak is, amely az eucharisztiában 
nyeri el tökéletességét” (RMÁR 296); „helyes, ha minden templomban 
elmozdíthatatlan oltár van, amely Krisztust, az Élő követ, világosab-
ban és állandóan jelzi” (RMÁR 298); körüljárható legyen, központi 

12	 Michael Kunzler, Az Egyház liturgiája, Agapé, Szeged, 2005, 34.
13	 Ferenc pápa, Desiderio desideravi, 23, 56, 59.
14	 Klérus Kongregációja, A papi élet és szolgálat direktóriuma, 49.
15	 Klérus kongregació, A pap, az ige hirdetője, a szentségek kiszolgáltatója 

és a közösség vezetője a harmadik keresztény évezred távlatában (Római 
dokumentumok 16), Szent István Társulat, Budapest, 1999, 28.

16	 Kunzler, Az Egyház liturgiája, 206.



59Az oltár mint abszolút középpont

helyen, elmozdíthatatlan és felszentelt (RMÁR 299); az egyház ősi 
szokása szerint az elmozdíthatatlan oltár fedőlapja természetes kő-
ből17 készüljön (RMÁR 301); továbbá fontos, hogy a hívek figyelmét 
semmi ne vonja el az oltárról (RMÁR 303). 

Az oltár szó jövevényszó, amely a latin adolere, elégetni szóból 
származik. Ebbe az irányba mutat az ara, eredete az arere (égetni) 
is. Jelentésének alapja az áldozatok elégetésére szolgáló tűzhely.18 
A zsidó hagyomány ismeri az áldozati oltárt, ahol bemutatták az 
áldozatokat és az asztalt, ahová a felajánlott kenyerek kerültek. Az 
áldozati oltár és a felajánlások asztala egységesül a templomokban, 
és így válik a keresztény oltár prototípusává.19 Az altare kifejezés 
eredetileg azt a magaslati helyet jelölte, ahol az áldozatot bemutat-
ták (alta ara). Az oltár tehát a templomhajóhoz képest pár lépcsővel 
magasabban található. A szentélyen belül is néhány, mindig párat-
lan számú lépcsőfok vezet fel hozzá. A kőből vagy fából készült oltár 
alsó részét stipesnek, felső lapját mensának nevezzük. Alakja lehet 
asztal formájú, az utolsó vacsorára utalva (mensa), vagy koporsó 
alakú, utalva ezzel arra, hogy az őskeresztények a szent vértanúk 
sírján mutatták be a szentmiseáldozatot. Az oltár közepén lévő mé-
lyedésbe szentek ereklyéit helyezik (sepulchrum).20 

A pogány kultuszokban is találunk oltárokat, melyeket az isten-
ség tulajdonának, tartózkodási helyének tekintettek, ezért megfelelő 
imaformával átadták neki, megkenték olajjal, majd föláldozták raj-
ta az első áldozatot. Ettől kezdve fölszenteltnek tekintették azt. Az 
ószövetségben az égő és illatáldozati oltár a jeruzsálemi templom 
fölszentelésnek lényeges része volt. A katolikus liturgiában új temp-
lom esetében az oltárszentelés (dedicatio altaris) a templomszentelés 

17	 A kő szimbólumjellege abban is megmutatkozik, hogy számos újszövetsé-
gi szentírási hely sziklának, élő sziklának, szegletkőnek nevezi Krisztust. 
Arató Miklós, Art. Oltár, in Verbényi István, Arató Miklós Orbán (szerk.), 
Liturgikus lexikon. A katolikus egyház liturgiája, Szent István Társulat – 
Kairosz, Budapest, 1989, 190–192.

18	 Rupert Berger, Oltár, in Lelkipásztori liturgikus lexikon, Vigilia, Budapest, 
2008, 361.

19	 Nicola Bux, Mélyülő hittel a szentmisén, Kairosz, Budapest, 2011, 77–78.
20	 Szakács Béla Zsolt (szerk.), Ars Sacra. A liturgikus művészet kézikönyve, 

Szent István Társulat, Budapest, 2019, 51.



60 Kiss Endre

része, amelynek mai formáját az 1977. április 29-én kelt Ordo de-
dicationis ecclesiae et altaris szabályoz. Az oltár konszekrálásával 
az áldozatbemutatás helyét Istennek szenteljük. A dedicatiót végző 
püspök, az Úr Krisztus öt szent sebének jeléül középen és az oltár 
négy sarkán megkeni krizmával, majd a krizmát tenyerével szétte-
ríti a menza egész felületén. A megkenés helyein tömjént égetnek, 
majd a megkent oltárra kendőt helyeznek és ráterítik az oltárterítő-
ket.21 A krizmával való megkenés által az oltár Isten fölkentjének, 
Krisztusnak szimbólumává válik. Az elégetett tömjén füstje jelzi, 
hogy Krisztus áldozata kedves Istennek, amellyel együtt a mi imád-
ságaink is Isten színe elé jutnak.

Az oltár méltósága abban rejlik, hogy az Úrra és az ő megvál-
tó tettére mutat, így az Úr szimbólumává válik. A keresztény oltár 
nem folytatja a pogány oltárok vagy a zsidó égőáldozati oltár hagyo-
mányát. Az ősi áldozatok helyét átvette Krisztus engedelmes öná-
tadása.22 Ezért az oltár titokzatosan a szent keresztet is jelképezi, 
amelyen Jézus, az örök Főpap bemutatta áldozatát, de jelenti magát 
Krisztust is, hiszen a keresztfa csak láthatóvá tette Jézus szívének 
belső oltárát. A templom lényegi magvát jelenti, mert az oltár teszi a 
templomot templommá. Az oltár az a hely, ahol az Úr keresztáldoza-
tának szentségi megjelenítése végbemegy,23 és nem kevesebb, mint 
Isten és a Bárány trónusa.24

A következőkben egyetlen liturgikus mozdulatra fokuszálok: 
az oltárcsókra. Habár időben egy nagyon rövid, mindössze pár má-
sodpercet igénybe vevő liturgikus mozdulatról és jelről van szó, 
mégis fontosnak tartom, hogy bepillantsunk e cselekvés mélysé-
ges értelmébe. Láttuk, hogy a pap, ha szépen mutatja be a legszen-
tebb áldozatot, mélyebb hitre vezetheti el a jelenlévőket. Személyes 

21	 Radó Polikárp, Oltárszentelés, in Diós István (szerk.), Magyar Katolikus Le-
xikon X., Budapest, 2005, 100.

22	 Johannes H. Emminghaus, Der Gottesdienstliche Raum und seine Gestal-
tung, in Hans Bernhard Meyer et al. (szerk.), Gottesdienst der Kirche. Hand-
buch der Liturgiewissenschaft III., Pustet, Regensburg, 1990, 347–398 (387).

23	 Barsi Balázs, Földváry Miklós István, Belépek Isten oltárához. Bevezetés 
a templom misztériumába, Sümeg, 2003, 63–66.

24	 Jeremy Driscoll, Ez történik a misén, Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2010, 
29.



61Az oltár mint abszolút középpont

tapasztalatom alapján bátran kijelenthetem, hogy a szentmiseál-
dozat bármely történése hitre vezető tanúságtétel lehet, még azok 
a liturgikus mozdulatok is, amelyekről azt gondolnánk, bizonyára 
senki nem figyel rájuk.

A csók nem szorítkozik pusztán az udvarlás és szerelem terü-
letére. Története, különösen üdvözletként, a régmúlt időkre nyúlik 
vissza. Az ókeresztények békecsókkal köszöntötték (osculum pacis) 
egymást, amely hitük szerint a csókot adó lelkét hordozta, és spiri-
tuális kapcsolatot teremtett a két ember között.25 A világ különböző 
vallásaiban megcsókolják a szent tárgyakat. Ezekben a kultúrákban 
a csók a tisztelet jele és üdvözlési forma, de természetesen az is-
tenséget jelképező tárgyakra is alkalmazták. Bizonyos kultúrákban 
kialakult a hagyomány is, hogy az ünnepi alkalmak során megcsó-
kolták azt az asztalt, ahol étkeztek. A pogány szertartásokban a csók 
nemcsak személyeknek, hanem szent dolgoknak is kijárt, így bál-
ványszobroknak, templomok küszöbének, ajtókereteknek, ugyan-
akkor az uralkodónak átadott ajándékot és a tőle kapott tárgyakat 
is csókkal illették.26 Nem meglepő tehát, hogy az ókori kultúrában 
jelen lévő üdvözlő csók rítusa és szokása a szent helyek, tárgyak 
számára a kereszténységben is folytatódik. Igazából egy polgári 
üdvözlési szokás vallásos területen való alkalmazásáról van szó. 
Mint keresztény népszokás már a 4. század végén megjelenik az 
oltár csókkal való üdvözlése. A csók először egyszerűen az oltárra, 
a mensa Dominira vonatkozott. Később ez gazdagodik azzal a gon-
dolattal, hogy a kőből épült oltár magát Krisztust jelenti, aki maga a 
szegletkő. A vértanúk tiszteletének növekedésével a középkor kezde-
tétől általánossá vált, hogy a csók az oltárban elhelyezett vértanúk 
ereklyéinek üdvözlése is. Ezzel együtt a liturgiát végző csókjával 
a diadalmas egyházat is üdvözölte. III. Ince pápa idejében már úgy 
értelmezték, hogy a püspök, aki megcsókolja az oltárt, Krisztust üd-
vözli mint menyasszonyát. Ebben a gesztusban a vértanúk tisztelete 

25	 Marcel Danesi, A csók története. A populáris kultúra születése (ford. Zsup-
pán András), Typotex, Budapest, 2019, 7.

26	 Johannes H. Emminghaus, Die Messe. Wesen-Gestalt-Vollzug, St-Benno, 
Klosterneuburg, 1992, 166–169.



62 Kiss Endre

összekapcsolódik a bűntől való megtisztulás vágyával.27 Jól mutatja 
ezt a következő imádság: „Kérünk Téged, Uram, szentjeid érdemeiért 
(itt megcsókolta az oltárt), akiknek ereklyéi itt vannak, és minden 
szentért: bocsásd meg minden bűnömet.”28 Krisztus, aki a mi főpa-
punk, áldozatunk és oltárunk és az oltárban elhelyezett vértanúk, 
szentek ereklyéi tiszteletének ilyenfajta összekapcsolása kifejezte, 
hogy Krisztussal együtt a vértanúk és a szentek is jelen vannak a 
liturgia megünneplésében, Krisztus Király oldalán foglalnak helyet 
a mennyei dicsőségben. Ahol Krisztus megjelenik, ott szentjei dicső-
ségében jelenik meg. A szentek ereklyéi tudatosították azt, hogy a 
küzdő egyház nem létezhet a diadalmas egyház tagjainak közössége 
nélkül.29

Fontosnak tartom megjegyezni, hogy a 7. században az oltár 
csókkal való tisztelete mellett az üdvözlés az evangéliumos könyv-
nek is kijárt, jelezve, hogy e két valóság körül forog a liturgia. Ké-
sőbb, a 12. századtól, hozzáadódik az oltáron elhelyezett kereszt 
csókkal való üdvözlése is.30 

A Római Misekönyv Általános Rendelkezései az oltárcsókkal kap-
csolatban a következőket írja elő: amikor a szolgálattevők megérkez-
nek az oltárhoz, mélyen meghajolnak, „a pap föllép az oltárhoz, és 
azt tisztelete jeléül megcsókolja” (RMÁR 122, 123). Kezeit ráteszi az 
oltárra és ajkával megérinti az oltár lapját. 

A liturgikus cselekményekben a teljes ember vesz részt. Romano 
Guardini a következőket jegyzi meg: 

nem a lélek az, amely magára ölti az ima, a felajánlás és a cse-
lekedet gesztusait, hanem az ember a maga teljességében, aki 
a liturgikus cselekmény alanyává válik. Csakis a spirituálisan 
táplált testi valóság és a testileg kifejezett spiritualitás által 

27	 Josef Andreas Jungmann, SJ, Missarum sollemnia. Eine genetische er-
klärung der römischen messe II., Herder, Wien – Freiburg – Basel, 1962, 
402–409.

28	 Emminghaus, Die Messe, 168.
29	 Theodor Schnitzler, Die Messe in der Betrachtung, St. Benno, Leipzig, 1962, 

282–284.
30	 Jungmann, Die Messe, 403–405.



63Az oltár mint abszolút középpont

tud az ember ismét a szimbólumok emberévé válni, amelyek 
a gesztusokban, a cselekményekben nyilvánulnak meg. Szim-
bólumok nélkül ugyanis egyfajta szertartás, és nem liturgia 
valósul meg. A keresztény vallásosság működő alanya tehát 
az ember.31 

A testi mivolt egyre inkább átlelkesül, spiritualizálódik, a lélek 
megtestesül.32 Ha mindezt az oltárcsókra vonatkoztatjuk, ebben a 
rövid történésben a külső gesztusnak meg kell egyeznie a szívvel.  
A Krisztus áldozatával szorosan összekapcsolt szív megmutatkozik. 
A test ebben a pillanatban nem határt jelent, hanem hidat,33 hiszen 
kommunikálni kezd, megmutatva a belső kapcsolat mélységeit és in-
timitását. Krisztus a főpap az oltár és az áldozati bárány. A pap az 
egyházi rend szentsége által részese Krisztus papságának, ezért in 
persona Christi Capitis lép az oltárhoz, hogy ugyanazt cselekedje, amit 
ő tett. Létezhet-e a barátságnak ennél teljesebb kifejeződése? Az oltár-
csók és bármilyen más megnyilvánulása csak akkor valósul meg, ha 
a papot imádságos és szenvedélyes szeretet fűzi az eucharisztiához.34 

Az oltárcsók tehát Krisztusnak szól, amely az egyház gyengéd 
szeretete Jézus személye és a megváltás misztériuma iránt, egyben 
köszöntés, tisztelet, hódolat és hálaadás. Így a pap az oltár csókját 
a teljes egyház nevében (in persona Ecclesiae) hajtja végre. Ez az 
egyház, vagyis a mennyasszony csókja a Vőlegénynek, Krisztusnak. 
Jegyes a Jegyesével találkozik. A pap ugyanis az egész egyházat 
képviseli. A csókban benne van a hívek lelkülete is. Ez a találko-
zás egy nagy jelképes pillanat, melyben a jelen lévő Krisztus a jelen 
lévő egyházzal ölelkezik össze. Mindez áradó szeretetünk kifejező-
dése a papon keresztül, aki mint az egyház képviselője és a hívek 

31	 Horváth Hajnalka, Romano Guardini, a liturgikus teológus, Praeconia 1 
(2014) 97–102 (99–100).

32	 Domenico Sartore, CSJ, Liturgia és lelkipásztorkodás, in Pákozdi István, 
Somorjai Ádám OSB (szerk.), A liturgiatudomány kézikönyve (Szent István 
kézikönyvek 17.), Szent István Társulat, Budapest, 2020, 239–269 (250).

33	 Diósi Dávid, Bepillantás a liturgiateológiába, Jel, Budapest, 2022, 70–71.
34	 Klérus Kongregációja, A pap, az ige hirdetője, a szentségek kiszolgáltatója 

és a közösség vezetője, 25–29.



64 Kiss Endre

közösségének vezetője jelenik meg.35 Nem szabad elfelednünk, hogy 
a teljes egyház nevében tett gesztus és jel mögött ott van a pap 
személye, az áldozatbemutató, aki egy pillanatra Krisztussal való 
bensőséges kapcsolatát is megmutatja a híveknek. Ezt a szentelés-
ből fakadó bensőséges összefonódást a mindennapos eucharisztikus 
találkozás táplálja. 

A liturgia nem pusztán lelki dolog. A testben fejeződik ki a lélek 
szépsége, amely átjárja a testet és láthatóvá válik a szent cselek-
mény bemutatása közben. A pap minden mozdulatában ez a szépség 
válik nyilvánvalóvá.36 Ebben az egyszerű gesztusban is a liturgiát 
végző pap erről a szépségről tesz tanúságot. Rövid tanulmányom 
célja, hogy ezt a sokszor sietősen és átélés nélkül végzett gesztust és 
jelt újraértékeljük, megmutatva mélységes értelmét, közelebb vonva 
nemcsak a hívő ember tekintetét, hanem szívét is Krisztus megváltó 
keresztáldozatához.

Bibliográfia/Bibliography

XVI. Benedek pápa, Sacramentum caritatis, Diós István (szerk.), SZIT, 
Budapest, 2007.

Francesco, Desiderio desideravi, AAS 114.7 (2022) 799–825.  
Istentiszteleti és szentségi kongregáció, A püspök, a pap és a 

szerpap szentelése, OLT, Budapest 1990.
Klérus kongregació, A pap, az ige hirdetője, a szentségek kiszolgálta-

tója és a közösség vezetője a harmadik keresztény évezred távlatá-
ban (Római dokumentumok 16), Szent István Társulat, Budapest, 
1999.

35	 Gyulay Endre, Ámentől Ámenig. Tudatos bekapcsolódás a szentmisébe, Bu-
dapest, 2010, 15. Ehhez a témához lásd Aurel Iștoc, Sfânta Liturghie expli-
cată, comentată și ilustrată punct cu punct, Sapientia, Iași, 2012, 76–82.

36	 Anselm Grün, Szépség. Az életöröm új spiritualitása, Új Ember, Budapest, 
2014, 96.



65Az oltár mint abszolút középpont

Arató Miklós, Oltár, in Verbényi István, Arató Miklós Orbán 
(szerk.), Liturgikus lexikon. A katolikus egyház liturgiája, Szent 
István Társulat – Kairosz, Budapest, 1989.

Barsi Balázs, Földváry Miklós István, Belépek Isten oltárához. Beve-
zetés a templom misztériumába (Fons et Culmen 2.), Sümeg, 2003.

Berger, Rupert, Oltár, Lelkipásztori liturgikus lexikon, Vigilia, Buda-
pest, 2008.

Bux, Nicola, Mélyülő hittel a szentmisén, Kairosz, Budapest, 2011.
Cselényi István Gábor, Máriapócsi énekeink teológiája, Keresztény 

Szó 27. 7 (2016) 1–6.
Danesi, Marcel, A csók története. A populáris kultúra születése (ford. 

Zsuppán András), Typotex, Budapest, 2019.
Diósi Dávid, Bepillantás a liturgiateológiába, Jel, Budapest, 2022.
Driscoll, Jeremy, Ez történik a misén, Bencés Kiadó, Pannonhalma, 

2010.
Eliade, Mircea, A szent és profán (ford. Berényi Gábor), Helikon, Bu-

dapest, 2014.
Előd István, Katolikus dogmatika, Szent István Társulat, Budapest, 

1978.
Emminghaus, H. Johannes Die Messe. Wesen-Gestalt-Vollzug, St-Ben-

no, Klosterneuburg, 1992.
Emminghaus, H. Johannes, Der Gottesdienstliche Raum und seine 

Gestaltung, in Hans Bernhard Meyer et al. (szerk.), Gottesdienst 
der Kirche. Handbuch der Liturgiewissenschaft III., Pustet, Re-
gensburg, 1990.

Görföl Tibor, Máté-Tóth András (szerk.), Világvallások, Akadémiai 
Kiadó, Budapest, 2009.

Grün, Anselm, Szépség. Az életöröm új spiritualitása, Új Ember, Bu-
dapest, 2014.

Gyulay Endre, Ámentől Ámenig. Tudatos bekapcsolódás a szentmi-
sébe, Budapest, 2010.

Horváth Hajnalka, Romano Guardini, a liturgikus teológus, Praeconia 
1. (2014) 97–102.

Iștoc, Aurel, Sfânta Liturghie explicată, comentată și ilustrată punct 
cu punct, Sapientia, Iași, 2012.



66 Kiss Endre

Jungmann, Josef Andreas SJ, Missarum sollemnia. Eine genetische 
erklärung der römischen messe II., Herder, Wien – Freiburg – Ba-
sel, 1962.

Kunzler, Michael, Az Egyház liturgiája, Agapé, Szeged, 2005.
Livingston, C. James, Bevezetés a vallástudományba (szerk. Ba- 

gyinszki Péter Ágoston, ford. Lukácsy Dorottya), Sapientia Szer-
zetesi Hittudományi Főiskola, Budapest, 2021.

Radó Polikárp, Oltárszentelés, in Diós István (szerk.), Magyar Katoli-
kus Lexikon X., Budapest, 2005.

Ratzinger, Joseph, Isten közel van hozzánk. Eucharisztia: Az élet kö-
zéppontja, Szent István Társulat, Budapest 2015.

Sartore, Domenico CSJ, Liturgia és lelkipásztorkodás, in Pákozdi Ist-
ván, Somorjai Ádám OSB (szerk.), A liturgiatudomány kézikönyve 
(kézikönyvek 17.), Szent István Társulat, Budapest, 2020, 239–269.

Scheffczyk, Leo, Ziegenaus, Anton, Mária az üdvtörténetben. Ma-
riológia (Szent István Kézikönyvek 8), Szent István Társulat, Bu-
dapest, 2004.

Schnitzler, Theodor, Die Messe in der Betrachtung, St. Benno, Leip-
zig, 1962.

Szakács Béla Zsolt (szerk.), Ars Sacra. A liturgikus művészet kézi-
könyve, Szent István Társulat, Budapest, 2019.

Voigt Vilmos, A vallás megnyilvánulásai. Bevezetés a vallástudo-
mányba, Timp, Budapest, 2006.



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.04

Az áldozás „dogmatikája” – 
megfontolások a mise rítusának  

két vegyítéséről 

KAJTÁR EDVÁRD

Pázmány Péter Katolikus Egyetem,  
Hittudományi Kar, Budapest –  

Püspöki Hittudományi Főiskola, Pécs (HU)
kajtar.edvard@htk.ppke.hu

Vajon mi az áldozás célja? Számtalan válasz született már e kérdésre 
az egyház két évezredes hagyománya során; most próbálkozzunk 
meg mi is eggyel, mégpedig egy sajátos, úgymond „dogmatikai” 
megközelítésben. Az áldozás célja – szintetikusan fogalmazva – az, 
ahogyan ennek liturgikus elnevezése is mutatja, hogy a szenthá-
romságos egy Istennel és az egyházzal (vagyis a „többi áldozóval”) 
való közösségünket, a communiót, valamint ennek a közösségnek 
az egyre mélyebb és erőteljesebb kiteljesedését átéljük. Ez egy meg-
határozás, egy pontosságra törekvő definíció, amely feltárja ugyan 
a meghatározandó dolog igazságát, elmondja, hogy mi az, ugyan-
akkor le is határolja azt, vagyis kifejezi azt is, mi nem része e dolog 
igazságának. Itt, az áldozással kapcsolatban is érezzük e meghatá-
rozás „falait”. Ennek az áldozással kapcsolatos „dogmatikus jellegű” 
értekezésnek ez is a célja, vagyis: mélyebben érteni, mi megy végbe 
a szentháromságos Isten és az áldozó ember között az áldozáskor 
(annak minden érzelmi és szellemi töltetével együtt), és mindezt e 
liturgikus és spirituális mozzanatra reflektálás „köteles” teológiai 



68 Kajtár Edvárd

mélységével. E kis dolgozattal tehát az a célunk, hogy a katolikus 
hit teológiailag „hiteles” medrében tartsuk a szentáldozással, a com-
munióval kapcsolatos lelkiségi és élményalapú hívő megközelítése-
ket, mégpedig azon igazságok erejében, amelyek rituális megjelené-
se az áldozást magát övezi, és amely rítusok valójában nem mások, 
mint a keresztény hit legfontosabb hitigazságainak, dogmáinak „li-
turgikus ruhái”.

Amikor a pap kettétöri a konszekrált kenyeret, az egyik részből 
letör egy kis darabkát, majd beleejti azt a kehelybe e szavak kísé-
retében: Haec commixtio Corporis et Sanguinis Domini nostri Iesu 
Christi fiat accipientibus nobis in vitam aeternam („A mi Urunk, 
Jézus Krisztus testének és vérének egyesítése váljék a szentáldo-
zásban lelkünk üdvösségére”).1 A konszekrált kenyér és bor egye-
sítését e szöveg commixtiónak, szó szerint „vegyítésnek” (esetleg 
„egyesítésnek”) nevezi – innen e rítus elnevezése: a „commixtio 
szertartása”. E commixtio az áldozás igazságát, célját fogalmazza 
meg: legyen a javunkra ez az egyesítés az áldozásban, az „segít-
sen, vezessen, juttasson el minket örök életre (in vitam aeternam)”. 
Mit rejt tehát e gesztus, amely valójában az áldozásunk igazságát 
hordozza?

E kérdés megválaszolását meg kell előzze a szentmise másik 
(„első”) vegyítésének elemzése, amely, noha rituális helyzetét te-
kintve a felajánlásnak a része (vagyis jóval az áldozás rítusa előtt 
van), mégis az áldozás dogmatikai valóságát fejezi ki, vagyis a másik 
commixtióval együtt ez is az áldozás helyes szemlélésének herme-
neutikai kulcsa. A felajánlás rítuskomplexumában a kenyér felaján-
lását követően a pap (vagy a diakónus) bort, majd egy kis vizet tölt 

1	 A latin ima: Ordo Missae n. 129, in Missale Romanum, Ex decreto Sacro-
sancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauratum auctoritate Pauli PP. 
VI promulgatum Ioannis Pauli PP. II cura recognitum, Editio Typica ter-
tia, Typis Vaticanis, 2008 (= Missale Romanum), 600. A magyar szöveg: A 
mise rendje 129. pont, in A II. Vatikáni Egyetemes Szent Zsinat határozata 
szerint megújított, VI. Pál pápa tekintélyével kihirdetett, II. János Pál pápa 
által felülvizsgált, kibővített Római Misekönyv, A Magyar Katolikus Püspöki 
Konferencia megbízásából, a harmadik hivatalos bővített vatikáni kiadás 
alapján készült fordítás, Szent István Társulat, Budapest, 2022 (= Római 
Misekönyv), 512.



69Az áldozás „dogmatikája” – megfontolások a mise rítusának két vegyítéséről  

a kehelybe e szavak kíséretében: Per huius aquae et vini mysterium 
eius efficiamur divinitatis consortes, qui humanitatis nostrae fieri dig-
natus est particeps („E víz és bor titka által részesüljünk annak isten-
ségében, aki kegyesen részese lett emberségünknek”).2 A bor és a víz 
vegyítése e szöveg szerint tehát az ige megtestesülésének jelképe: 
ahogyan a Fiú emberi mivoltunkkal közösséget vállalt (pontosabban 
részesült benne: particeps humanitatis nostrae), úgy legyünk közös-
ségben (mintegy „közös sorson”: consortes) az ő istenségével (divi-
nitas) – mégpedig a szentáldozásban, amikor ezt a vízzel vegyített 
és konszekrált bort magunkhoz vesszük. Mivel e gesztus megelőzi 
a kenyértörésnél történő vegyítést, az áldozás dogmatikai aspektu-
sait hordozó két vegyítés (commixtiones) közül ezzel kell kezdenünk 
szemlélődésünket.

Az első vegyítés: az áldozó egyesülése Istennel  
a megtestülés paradigmája szerint  

(in modo incarnationis Verbi)

A IX. századtól kezdve kezdenek el terjedni az egyes liturgikus köny-
vekben (szakramentáriumokban és kezdetleges misekönyvekben) 
azok az imádságok, gesztusokat kísérő orációk, amelyeket a pap 
csendben imádkozik el, és amelyek tartalmunkat tekintve a szent-
misét bemutató papnak a cselekményhez, illetve a cselekményben 
jelen lévő Szentháromsághoz való, jellemzően bűnbánó, alázatot 
kifejező viszonyát ábrázolják. Ezeket az imákat apológiáknak ne-
vezzük. Ezek, noha jelentősen lecsökkentett számban, a II. vatikáni 
zsinat utáni miserendben is megmaradtak, és bár a pap továbbra is 
csendben imádkozza ezeket, a tartalmuk immár „kitágult”: már nem-
csak a pap saját magáért elimádkozott imái ezek, hanem a szentmi-
sében vele együtt (liturgikusan) cselekvő népé is. 

2	 A latin szöveg: Ordo missae n. 24, in Missale Romanum, 514; magyarul:  
A mise rendje 24. pont, in Római Misekönyv, 425.



70 Kajtár Edvárd

A két vegyítést kísérő szövegünk is apológia, mégpedig, mivel 
egy gesztust „magyaráznak”, mind a ketten ún. „funkcionális apoló-
giák”. A bor és a víz vegyítésének apológiája eredetileg nem e gesztus 
kíséréséhez készült, sőt e vegyítés megjelenése a római eucharisz-
tikus ünneplésben évszázadokkal megelőzi az apológia hozzácsa-
tolását. Szent Jusztinosz az ismert miseleírásában (155 körül) azt 
írja, hogy a felajánláskor a hívek „kenyeret, bort és vizet visznek” 
az oltárhoz.3 A bor és a víz vegyítéséről ekkor ő még nem beszél, 
bár a tridenti zsinat meggyőződéssel állítja: „hisszük, hogy Krisztus 
Urunk így tett”.4 A Jusztinosz halála után (†165) közel száz évvel 
élő Szent Ciprián (†258) már arról ír, hogy a misében vizet öntenek 
a borhoz, mégpedig a kánai menyegző (Jn 2,1-12) borcsodája okán: 
ott a vízből bor lett, az eucharisztia ünneplésében pedig a borból 
Krisztus vére lesz.5 Amikor e vegyítéshez a XI. században apológiát 
kapcsolnak,6 az apológia szövege nem a kánai menyegzőre utal, ha-
nem a bor és a víz kapcsolatában Krisztus két természetének, isteni 
és emberi természetének egységére. A tridenti zsinat Misekönyve e 
szöveget így örökítette át:

3	 I. Apológia 67, 5.
4	 Tridenti zsinat, Sessio XXII, 7: „A víz, amelyet a kehelyben a felajánlandó 

borhoz elegyítenek”; DH 1748.
5	 Quam vero perversum est quamque contrarium ut, cum Dominus in nupti-

is de aqua vinum fecerit, nos de vino aquam faciamus, cum sacramentum 
quoque rei illius admonere et instruere nos debeat ut in sacrificiis Domi-
nicis vinum potius offeramus – Epistula 63 ad Caecilium de sacramento 
Dominici calicis, 12, PL 4, 383.

6	 Ld. Mario Righetti, Storia liturgica, 4 kötetben, Ancora, Milano, 1959–1969; 
az idézett szöveg: III., 333.



71Az áldozás „dogmatikája” – megfontolások a mise rítusának két vegyítéséről  

latinul7 magyar fordításban8

Deus, qui in humanae substantiae 
dignitatem mirabiliter condidisti, 
et mirabilius reformasti: da nobis, 
per huius aquae et vini mysterium 
eius efficiamur divinitatis esse 
consortes, qui humanitatis nostrae 
fieri dignatus est particeps, Iesus 
Christus, Filius tuus, Dominus 
noster: Qui tecum vivit et regnat 
in unitate Spiritus Sancti Deus: per 
omnia saecula saeculorum. Amen.

Istenünk, aki az emberi lényeg (ter-
mészet) méltóságát csodálatosan 
megalkottad, és még csodálatosab-
ban megújítottad: add meg nekünk: 
e víz és a bor misztériuma által ré-
szesüljünk annak istenségében, aki 
kegyesen részese lett emberségünk-
nek, (aki) Jézus Krisztus, a te Fiad, a 
mi Urunk: aki veled él és uralkodik 
a Szentlélekkel egységben: Isten 
mindörökkön-örökké. Ámen.

A II. vatikáni zsinat miserendjében ez az apológia le lett rövidít-
ve, ezt jelezzük e szövegekben dőlt betűkkel (az a mostani szöveg). 
A szöveg többi része sem veszett ugyanakkor „kárba” a zsinati re-
form során, ugyanis az (Deus, qui in humanae substantiae dignita-
tem mirabiliter condidisti, et mirabilius reformasti) más helyre került 
a mostani Római Misekönyvben; vagyis, hogy pontosak legyünk, 
visszakerült oda, ahol megszületett: karácsony ünnepi miséjébe.  
Righetti ugyanis kikutatta, hogy az apológia első (itt nem dőlt betű-
vel szedett) része eredetileg karácsony ünnepi miséjének collectá-
jából származik, mégpedig Nagy Szent Leó pápa tollából (a szöveg 
443 karácsonyán hangzott el az ünnepi misében, a vatikáni Szent 
Péter-bazilikában). Ezt a collectát a fentebb a Veronai Szakramentá-
riumban, a római egyház legősibb liturgikus könyvében (V–VII. szá-
zad) meg is találhatjuk, ezzel a szöveggel: Deus, qui in humanae subs-
tantiae dignitate et mirabiliter condedisti et mirabilius reformasti: da, 

7	 Ordo missae, in Missale Romanum ex decreto Sacrosancti Concilii Tridentini 
restitutum summorum pontificum cura recognitum, Editio prima iuxta typi-
cam, Romae – Turonibus – Parisiis, Sumptibus et Typis Mame Sanctae Sedis 
Apostolicae et Sacrae Rituum Congregationis Typographorum, 1962, 311.

8	 Saját fordításom, de a vizsgált apológiánknak a Római Misekönyvben lévő 
magyar szövegének figyelembevételével, hiszen a jelzett helyen a szöveg-
szerű egyezés adott.



72 Kajtár Edvárd

quaesumus, nobis Iesu Christi filii tui eius divinitatis esse consortes, 
qui humanitatis nostrae fieri dignatus est particeps (Ver 1239).9

Az első commixtio apológiája tehát egy karácsonyi imádság, 
amely az emberi természet megújulását szemléli a Fiúisten meg-
testesülésének misztériumában. Az áldozás célja tehát ennek az 
imádságnak a logikája szerint, Szent Péter apostol szavaival: „ré-
szeseivé lenni az isteni természetnek” (2Pt 1,4). Jézus személyében 
a magára vett emberi természet egy az isteni természettel, és ez az 
egyesülés lesz a paradigmája annak az egyesülésnek, amely Krisz-
tus és az áldozó között végbemegy a szentáldozásban. Az áldozó 
tehát „úgy” lesz egy az eucharisztia által Istennel, „ahogyan” egy 
Jézusban az istenség és az emberség. Úgy – ahogyan; ennek miben-
létét a 451-ben tartott khalkedóni IV. egyetemes szent zsinat hitval-
lása tartalmazza: „Egy és ugyanazon Fiú Úr Krisztust kell vallani 
két természetben össze nem elegyítve, változhatatlanul, meg nem 
osztva és szétválaszthatatlanul, anélkül, hogy az egyesülés által a 
két természet különbözősége bármi módon eltűnnék, hanem úgy, 
hogy mindkét természet sajátossága épségben maradjon, amelyek 
egy személlyé kapcsolódnak össze, nem tagozódik és nem osztódik 
két személyre, hanem egy és ugyanaz az egyszülött Fiú, Isten, Ige, 

9	 Ez a szöveg nyelvileg-nyelvtanilag hibás, viszont a szakramentárium így 
közli. A szöveg kritikai kiadása: Leo Cunibert Mohlberg (szerk.), Sacra-
mentarium Veronense (Cod. Bibl. Capit. Veron. LXXXV [80]), Herder, Roma, 
19943. A veronaihoz képest kb. száz évvel későbbi Geláziusz pápa féle 
szakramentárium már korrigálta e szöveget (ld. GeV 27); ennek kritikai 
kiadása: Leo Cunibert Mohlberg, Leo Eizenhöfer, Peter Siffrin (szerk.), 
Liber sacramentorum romanae aeclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. 
lat. 316/Paris Bibl. Nat. 7193. 41/56) (Sacramentarium Gelasianum), Casa 
Editrice Herder, Roma, 1981. Ez a korrigált változat kerül (apró javítások 
után) a mai Missale Romanumba (2008), amelynek ez a magyar szövege: 
„Istenünk, te az emberi természet méltóságát csodálatosan megalkottad, 
és még csodálatosabban megújítottad. Add, kérünk, hogy részesedjünk 
Fiad istenségében, aki kegyesen részese lett emberségünknek” – Római 
Misekönyv, 138. A tridenti zsinat misszáléjának karácsonyi eukológiáiban 
nem szerepel e szöveg, csak a már említett felajánlási rítusban (mint apo-
lógia).



73Az áldozás „dogmatikája” – megfontolások a mise rítusának két vegyítéséről  

Úr Jézus Krisztus”.10 E dogmatikai kijelentés Jézus egyetlen szemé-
lyében lévő két természetéről azonban csak analogikus módon és az 
Istennel való misztikus egyesülés törvényszerűségeinek figyelem-
bevételével alkalmazható az áldozásban végbemenő, Isten és em-
ber közötti egyesülésre. Az ilyen kegyelmi egyesülések valóságának 
egyháztanítója a kármelita misztikus, Keresztes Szent János. Ő több 
művében is leírta, milyen ez az egység Isten és az ember (ahogyan ő 
mondja: lélek) között. E tanításokból itt most csak a mi itteni vizsgá-
lódásunk szempontjából leghangsúlyosabbat idézzük: „A lélek még 
inkább látszik ezután Istennek, mint emberi léleknek, habár az is 
igaz marad, hogy természeti lényege éppen úgy különbözik Istentől, 
mint annak előtte, s csupán átalakult; éppúgy van tehát, mint az az 
üveglap, amely különböző marad a fénytől, csupán csak meg van 
világítva.”11

Az áldozásban létrejövő Isten és ember közötti egységben tehát 
az Úr is és az áldozó is önmaga marad: az Isten Isten marad, az em-
ber ember. Nem lesznek egy személy, nem cserélődnek fel egymás-
sal, nem keverednek össze, de nem is választhatók szét egymástól, 
vagyis ez az egység az áldozó bűnével sem szüntethető meg: Isten 
nem „költözik” el, amikor az áldozó bűnt követ el.

Fontos tisztázni azt is, hogy e kapcsolat a keresztséggel született 
meg, vagyis nem az áldozás „terméke”, az csupán csak táplálja-erő-
síti és kifejezi azt. A szentáldozás az Istennek az emberrel a kereszt-
ségben létrejövő közösségét, communióját bontakoztatja ki, így az 
nem más, mint egy egyre mélyebbre jutó egység útjának eledele. 
Szent Ciprián, és nyomában a tridenti zsinat szentmise-teológiája, 
amint azt láttuk – az első vegyítés kapcsán – az áldozásban jegyesi 
dimenziót is lát.12 Az eucharisztiából való részesedés tehát az egye-
sülés útja, hogy „megvalósuljon a boldog lelki házasság állapota, 

10	 DH 302. A szöveg görög eredetije: Giuseppe Alberigo, Giuseppe L. Dossetti,  
Perikle P. Joannou, Claudio Leonardi, Paulo Prodi (szerk.), Conciliorum Oe-
cumenicorum Decreta, EDB, Bologna, 1991, 86.

11	 A Kármelhegy útja II.5.7, in Keresztes Szent János művei I., Győri Kármelita 
Rendház, Győr, 1995, 129.

12	 „Dominus in nuptiis de aqua vinum fecerit […] ad nuptias Christi et Ecc-
lesiae. […] Quod scilicet perspicimus et in sacramento calicis contineri” – 
írja Ciprián idézett levelében.



74 Kajtár Edvárd

amelyben a két természet oly szorosan egyesül, s az isteni annyira 
átadja magát az emberinek, hogy bár lényegük változatlan marad, 
mindkettőjük Istennek látszik”.13

A szentmiséről való beszélgetések során felvetődik olykor a kér-
dés, hogy ha a kehelybe előbb a bort töltjük, és majd a borhoz a vizet, 
akkor a hozzákapcsolt apológia miért kezdődik a víz említésével („E 
víz és bor titka által…”).

A válasz az eddigiekből világos, azonban érdemes ezt egy táblá-
zatban összefoglalva is megjeleníteni:

Mária (az „ember”) adta az emberi 
természetet az Istennek

(megtestesülés)

Az Isten befogadja Jézus által  
a saját életébe az embert 

(megosztja életét az emberrel)
(megtestesülés és a szentségek)

A kánai menyegzőn:
vízből → bor

víz/aqua = az embert jelképezi bor/vinum = Istent jelképezi

E koncepció retorikai összeállítása
(és így az apológia szövegének belső egyensúlya):

aqua → vinum divinitas → humanitas

A B B’ A’

E táblázat utolsó sora az apológia szövegének szórendjére épült 
kifinomult retorikai szerkezetet mutatja be, amely egyben a mise 
belső teológiai rendjét is tükrözi. A szórend és az arra épülő retorikai 
közlés:

(1) aquae [A] (2) et vini [B] mysterium → (3) divinitatis consortes [B’]… 
(4) humanitatis particeps [A’].

13	 Az idézett rész szintén Keresztes Szent Jánostól van, aki ennek az Istennel 
megélt „párkapcsolati paradigmát” követő egység bemutatásának szen-
telte másik híres művét, a Szellemi páros éneket. Az idézett rész: A lélek és 
Vőlegénye, Krisztus között való énekek, A XXII. versszak magyarázata, 5. 
pont, in Keresztes Szent János művei, II., Győri Kármelita Rendház, Győr, 
1995, 301.



75Az áldozás „dogmatikája” – megfontolások a mise rítusának két vegyítéséről  

A szentmise, tehát, mint minden liturgikus cselekményünk, opus 
Dei, „Istennek a műve”, ahol e birtokviszony („Istennek a…”) mindkét 
nyelvtani értelemben állítható és állítandó: 

1.	mi tesszük Istennek, a szentmise tehát a mi művünk neki, 
vagyis magunkat adjuk neki, mert ő a „célszemély” (genitivus 
obiectivus: A→B), 

2.	aki ebben (a szentmisében) megszenteli az embert; az az ő 
műve nekünk, vagyis ő maga is adja magát nekünk, tehát így 
mi is „célszemély” vagyunk, és ő a cselekvő alany (genitivus 
subiectivus: B→A). Íme az áldozásban megélt egység, a commu-
nio, első dogmatikai mélysége.

A második vegyítés: az áldozás mint Krisztus 
húsvétjának kiáradása a Szentlélekben

„A mi Urunk, Jézus Krisztus testének és vérének egyesítése váljék a 
szentáldozásban lelkünk üdvösségére” (Haec commixtio Corporis et 
Sanguinis Domini nostri Iesu Christi fiat accipientibus nobis in vitam 
aeternam) – imádkozza a pap kenyértörés közben. Ennek a rövid, 
egymondatos apológiának különösen is hangsúlyos az állítmánya: 
a „váljék/fiat”. Ennek az igének (a latin eredetiben a fio-fieri), amely 
itt egyes szám harmadik személyű, és felszólító módban áll, egyik 
legjellemzőbb sajátossága az a konkrétság, amellyel egy dologi vagy 
személyi valóság létrejön, valamivé válik, kilakul, lesz.14 Az a vegyí-
tés (commixtio), amelynek e „fiat/váljék” állítmány az alanya, tehát 
egyáltalán nem valamilyen szimbolikus cselekvést, egy „általános” 
valamivé alakulást hordoz, hanem egészen konkrétat: a konszekrált 
kenyér és bor vegyítésében, vagyis amikor a megtört szent kenyér 
egy darabját a pap az Úr vérének kelyhébe ejti, egy olyan sajátos 
történés megy végbe, amely az áldozó számára üdvösséghordozó, 
üdvösségközlő. Mi van tehát e gesztus mélyén? 

14	 A fio ige gazdag jelentésállományáról ld. Tommaso Vallauri, Celestino 
Durando, Dizionario latino-italiano italiano-latino, Fratelli Melitta Editori, 
La Spezia, 1991, 291.



76 Kajtár Edvárd

Mint láttuk, e vegyítés, noha valóságosan üdvközlő gesztus, még-
is egy „többfelvonásos” allegorikus dráma cselekményében jelenik 
meg. Nézzük e „felvonásokat”:

yy Az eucharisztikus imában, az alapítás elbeszélésekor a pap 
először a kenyeret konszekrálja: a jézusi szavak elmondását 
követően felmutatja az ostyát a népnek, majd a paténára he-
lyezi, tisztelettel térdet hajt előtte, vagyis egy ideig csendben 
hódol a szent kenyérben jelen lévő Úrnak.

yy Ezt követően feláll, kezébe veszi a borral telt kelyhet, kimondja 
a bor felett az alapítás jézusi szavait, majd felemeli a népnek a 
kelyhet, visszateszi az oltárra, és a kenyérhez hasonlóan egy 
ideig előtte térdet hajtva hódol a kehelyben jelen lévő Úrnak.

yy A Krisztus testévé vált kenyér tehát a paténán van, a Krisztus 
vérévé vált bor pedig a kehelyben: külön a test és külön a test-
től a vér – ez a halál jele (vértelen test).

yy A második vegyítéskor a pap e konszekrált kenyér egy darab-
káját beleejti a konszekrált borba: a test és a vér újra egyesült, 
egy – ez az élet jele.15

Eddig az allegorikus jellegű cselekménysorozat (mely mintegy 
„eljátszása” Jézus halálának és feltámadásának); a hitbéli – nagyon 
is konkrét – valóság pedig e gesztus mélyén van. Righetti szerint 
ez a commixtio-rítus szír-bizánci eredetű, és a VIII. század elején 
kerülhetett a római liturgia eucharisztiájába az akkori szír és görög 
származású római pápák hatására.16 Ez a commixtio-rítus ugyanis 
megvan mindmáig a bizánci egyház leggyakrabban használt eucha-
risztia-rítusában, Aranyszájú Szent János Szent Liturgiájában is, 
mégpedig egy sajátos gesztussal megtámasztva:

yy A pap veszi a konszekrált kenyér egy darabját, keresztet rajzol 
vele a konszekrált borral teli kehely felett, majd beleejti azt a 

15	 Ennek igazságát alátámasztja a vér ószövetségi értelmezése, amely sze-
rint a vér az élet hordozója, vagyis mintegy annak az esszenciája. Ezért is 
„égbe kiáltó” (ld. Ter 4,10) embervért ontani, és ezért is tilalmas vérrel telí-
tett állati húst fogyasztani. Erről bővebben: Herbert Haag (szerk.), Bibliai 
lexikon, Szent István Társulat, Budapest, 1989, 1913–1915.

16	 Vö. Righetti, Storia liturgica III., 494.



77Az áldozás „dogmatikája” – megfontolások a mise rítusának két vegyítéséről  

kehelybe a következő felkiáltás kíséretében: „A hit, a Szentlé-
lek teljessége” (Πλήρωμα πίστεως Πνεύματως Άγίου).

yy Ekkor egy kis edényben forró vizet visznek hozzá (ennek neve 
„zeón”: Ζέον), amelyet a diakónus felszólítására megáld;

yy e zeónt a diakónus beleönti a konszekrált borral teli kehelybe, 
miközben ezt mondja: „A hit lobogása, a Szentlélek telítettsége” 
(Ζέσις πίστεως, πλήρης Πνεύματος Ἁγίου).17

A commixtiót követő forróvizes rítus a commixtio belső dinami-
káját hivatott kifejezni: a szent kenyér és bor egyesítése tehát úgy és 
azért üdvhordozó valóság, mert belőle kicsordul („felbuzog”) a Szent-
lélek, aki megszenteli az embert. Righetti szerint ezért is szerepelt a 
commixtio apológiájában az I. Római Ordótól egészen a II. vatikáni 
zsinat miserendjéig a consecratio (megszentelés) kifejezés is: haec 
commixtio, et consecratio Corporis et Sanguinis.18

Szokatlannak tűnik, de igaz: a Lélek a két konszekrált Szín „fúzi-
ójából” mintegy feltör és kiárad a szentmise résztvevőire, különösen 
is az áldozókra. E tételt alátámasztják az egyértelmű hasonlóság 
okán azok a liturgikus cselekmények is, ahol szintén két szentsé-
gi-szentelményi valóság összekapcsolásával, „rituális magfúziójá-
val” szentel vagy áld az egyház, és amelyekben ilyenkor szintén 
megfigyelhető a Szentlélek e „felbuzgása”:

yy A húsvéti vigíliában, amikor a pap megáldja a keresztvizet, az 
áldás szövegének imádkozása közben az égő húsvéti gyertyát 
egyszer vagy háromszor belemerítheti a vízbe, s közben ezt 
kéri: „Add Urunk, hogy Fiad által szálljon le ebbe a vízbe a 
Szentlélek ereje”.19

yy A szentmise most szemlélt commixtio-rítusában található 
apológia szövegével szinte teljesen egyező a szent krizma 
megszentelésében használható eukológia egyik (választható) 
imavariánsa, amelynek epikletikus részében így imádkozik a 

17	 Η Θεια Λειτουργια του εν αγιοις πατρος ημων Ιωαννου του Χρυσοστομου, La Di-
vina Liturgia del santo nostro padre Giovanni Crisostomo, Roma, 1967, 129. 
A görög szövegeket a saját fordításomban közlöm.

18	 Vö. Righetti, Storia liturgica III., 492–493.
19	 A keresztvíz megáldása, in Húsvét vigiliája, 44–46, Római Misekönyv, 298.



78 Kajtár Edvárd

szentelő püspök: „ennek az aromának és olajnak egyesítése 
legyen számunkra a te áldásod + szentsége; a testvéreinkbe, 
akiket ezzel a kenettel megkennek, öntsd bőségesen a Szent-
lélek ajándékait”.20

Az étkezéshez, az ételhez való viszonyunkat számos törvénysze-
rűség is befolyásolja: például az emésztés biológiai és kémiai mecha-
nizmusai, vagy a civilizációs és kulturális szokások. Az eucharisz-
tiához, az Élet Kenyeréhez való viszonyunk is „engedelmeskedik” a 
hitünkbe kódolt teológiai és spirituális paradigmáknak. Ismernünk 
kell ezeket, hogy az áldozást – ellentétben a mindennapi étellel – ne 
személyes ízlés vezérelje, hanem az a megrendült alázat, amelyet 
Isten eme hatalmas ajándéka kell kiváltson a hívő emberben.

A szentáldozás ugyanis mindenekfelett és -előtt kegyelem: Isten 
felkínált ajándéka Fiában. A megváltott embert az Úr a keresztség-
gel alkalmassá tette az áldozásra, mert az áldozás által válik életté 
bennünk a krisztusi hit misztériuma. Az áldozásunkat Isten akarja, 
mi pedig ennek az akaratnak engedve lépjünk, léphetünk a Bárány 
lakomájához. Jézus, az Atya Báránya e szentségi találkozásban 
ugyanis meghív a vele való teljes egyesülésre, hogy ezáltal eltölt-
hessen minket azzal a Szentlélekkel, aki őt feltámasztotta, hogy így 
az ő „élete nyilvánvaló legyen halandó testünkben” (2Kor 4,11).

Bibliográfia/Bibliography

A II. Vatikáni Egyetemes Szent Zsinat határozata szerint megújított 
VI. Pál pápa tekintélyével kihirdetett, II. János Pál pápa által felül-
vizsgált, kibővített Római Misekönyv, A Magyar Katolikus Püspöki 

20	 „Haec aromatis et et olei commixtio fiat nobis benedictionis + tuae sacra-
mentum; in fratres nostros, hac unctione conspersos, Sancti Spiritus dona 
largiter effunde” – Consecratio chrismatis n. 25, in Pontificale Romanum ex 
decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauratum auctorita-
te Pauli pp. VI promulgatum, Ordo benedicendi oleum cathecumenorum et 
infirmorum et conficendi chrisma, Editio Typica, Typis Polyglottis Vatica-
nis, 1971, 16.



79Az áldozás „dogmatikája” – megfontolások a mise rítusának két vegyítéséről  

Konferencia megbízásából, a harmadik hivatalos, bővített vati-
káni kiadás alapján készült fordítás, Szent István Társulat, Bu-
dapest, 2022. 

Η Θεια Λειτουργια του εν αγιοις πατρος ημων Ιωαννου του Χρυσοστομου, La 
Divina Liturgia del santo nostro padre Giovanni Crisostomo, Roma, 
1967.

Missale Romanum, Ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vati-
cani II instauratum auctoritate Pauli PP. VI promulgatum Ioannis 
Pauli PP. II cura recognitum, Editio Typica tertia, Typis Vaticanis, 
2008.  

Missale Romanum ex decreto Sacrosancti Concilii Tridentini restitu-
tum summorum pontificum cura recognitum, Editio prima iux-
ta typicam, Romae – Turonibus – Parisiis, Sumptibus et Typis 
Mame Sanctae Sedis Apostolicae et Sacrae Rituum Congregatio-
nis Typographorum, 1962.

Pontificale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Va-
ticani II instauratum auctoritate Pauli pp. VI promulgatum, Ordo 
benedicendi oleum cathecumenorum et infirmorum et conficendi 
chrisma, Editio Typica, Typis Polyglottis Vaticanis, 1971.

Alberigo, Giuseppe, Giuseppe L. Dossetti, Perikle P. Joannou, Clau-
dio Leonardi, Paulo Prodi (szerk.), Conciliorum Oecumenicorum 
Decreta, EDB, Bologna, 1991.

Haag, Herbert (szerk.), Bibliai lexikon, Szent István Társulat, Buda-
pest, 1989.

Keresztes Szent János művei I–II., Győri Kármelita Rendház, Győr, 
1995.

Mohlberg, Leo Cunibert (szerk.), Sacramentarium Veronense (Cod. 
Bibl. Capit. Veron. LXXXV [80]), Herder, Roma, 19943. 

Mohlberg, Leo Cunibert, Leo Eizenhöfer, Peter Siffrin (szerk.), Li-
ber sacramentorum romanae aeclesiae ordinis anni circuli (Cod. 
Vat. Reg. lat. 316/Paris Bibl. Nat. 7193. 41/56) (Sacramentarium 
Gelasianum), Casa Editrice Herder, Roma, 1981.

Righetti, Mario, Storia liturgica, I–IV., Ancora, Milano, 1959–1969.
Vallauri, Tommaso, Celestino Durando, Dizionario latino-italiano 

italiano-latino, Fratelli Melitta, La Spezia, 1991.





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.05

A kora keresztény liturgikus gyakorlat 
nyomai váratlan helyeken?
Megjegyzés a Jakab 2,3-hoz

JOSEPH VERHEYDEN 

Leuveni Katolikus Egyetem (BE)
jos.verheyden@kuleuven.be

2019-ben egy tanulmánnyal járultam hozzá Nóda Mózes ünnepi kö-
szöntőkötetéhez, amelyet Dale C. Allisonnak az evangéliumokban és 
a kora kereszténységben alkalmazott Mózes-tipológiáról szóló híres 
könyve ihletett.1 Történetesen az itt következő rövid írást is ugyan-
az a szerző inspirálta. A közelmúltban ugyanis egy másik projekt 
keretében a Jakab-levélről szóló néhány fontosabb kommentárt – 
köztük Allisonnak az ICC [International Critical Commentary] soro-
zatban megjelent kommentárját tekintettem át.

A New Revised Standard Version [NRSV] angol nyelvű bibliafor-
dítás a Jakab-levél második fejezetének első részét, találóan, „Figyel-
meztetés a részrehajlás ellen” alcímmel látta el.2 E szakasz valóban 
a másokkal való helyes és méltánytalan bánásmódról szól. A kezdő 

1	 Moses and Peter. Some Comments in the Margins of Christian Typology, 
in Bodó Márta, Csonta István, Lukács Ottilia, Zamfir Korinna (szerk.), 
Ünneplő köszöntőkötet Nóda Mózes tiszteletére, Szent István Társulat, Bu-
dapest – Verbum, Kolozsvár, 2019, 387–400. Dale C. Allison, Jr., The New 
Moses. A Matthean Typology, T&T Clark, Edinburgh, 1993.

2	 Vö. SZIT: Személyválogatás; BD: Őrizkedjetek a személyválogatástól; RÚF:  
A keresztyén hit nem személyválogató (ford. megj.).



82 Joseph Verheyden

versben negatívan megfogalmazott utasítás adja meg az alaphangot: 
μὴ ἐν προσωπολημψίαις ἔχετε τὴν πίστιν... – „hitetek ne legyen személy-
válogató” (2,1 [STL]). Ezt követően egy sztereotip eset szemlélteti a 
módot, ahogyan a gazdagokkal és a szegényekkel bánni szoktak egy 
közelebbről meg nem határozott összejövetelen. Amint azt magától 
értetődőnek tarthatjuk, és a szövegben végig megerősítve látjuk, 
nagy valószínűséggel keresztény összejövetelről vagy keresztények 
összejöveteléről van szó, a nyelvezet ugyanis jellegzetesen keresz-
tény: figyeljük meg a „ti gyülekezetetek” kifejezést (2. v.),3 a „szeretett 
testvérek” megszólítást és az Isten országa ígéretét (5. v.), az istenká-
romlás vádját (7. v.), a közismert szentírási idézetet a 8. versben (Lev 
19,18) és az utalásokat a dekalógusra (11. v.), valamint a részrehajlás 
bűnnek tekintését (9. v.). Mindez keresztény kontextus mellett szól, 
ahogyan azt a szakirodalom általában elfogadja.4 Ez nem jelenti azt, 
hogy minden világos.5

A 3. v. tovább részletezi a részrehajlást: a gazdag ember meg-
különböztetett bánásmódban részesül, a szegény rovására. A két 
személy közötti ellentét röviden, de szemléletesen kirajzolódik a 
ruházatuk alapján. Az előbbi finoman öltözött (kétszer: λαμπρά),6 és 

3	 Martin Dibelius tárgyalja és jogosan utasítja el a feltételezést, hogy a 
συναγωγή fogalom használata a levél zsidó eredetét tanúsítaná (vö. Fried-
rich Spitta), ami a levél nagyon korai keltezését bizonyítaná, amikor a ke-
resztények még zsidó gyülekezőhelyeket használtak (vö. Bernhard Weiss) 
(Der Brief des Jakobus, herausgegeben und ergänzt von Heinrich Greeven 
(KEK 15), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 111964, 165. A zsidó termi- 
nológia kora keresztény recepciójáról: Hubert Frankemölle, Der Brief des 
Jakobus. Kapitel 2–5 (ÖTKNT 17/2), Gütersloher, Gütersloh – Echter, Würz- 
burg, 1994, 388. 

4	 Mint mindig, vannak kivételek, pl. R.B. Ward, Partiality in the Assembly: 
James 2:2–4, HTR 62 (1969) 87–97, aki a jelenet hátterében bírósági tárgya-
lást lát; vö. Patrick J. Hartin, James (Sacra Pagina 14), Liturgical Press, Col-
legeville, MN, 2003, 118: két olyan egyén befogadása, aki nincs tisztában a 
gyülekezet mibenlétével.

5	 Ellenkezőleg, „Vieles andere lässt der Text offen”, Popkes szavaival, aki 
példákkal illusztrálja az egyes kérdések sokféle értelmezési lehetőségét; 
ld. Wiard Popkes, Der Brief des Jakobus (ThHNT 14), EVA, Leipzig, 2001, 
160–161.

6	 Vö. Lk 23,11 és ApCsel 10,30 (mindkettőben ἐσθής-szel), és a szinonim kife-
jezést ugyanazzal a főnévvel, de más melléknévvel a Lk 24,4 (ἀστραπτούσῃ) 



83A kora keresztény liturgikus gyakorlat nyomai váratlan helyeken?

ráadásul aranygyűrűt visel; a másikat a szerző kétszer szegénynek 
(πτωχός) nevezi, és ruháit rongyosnak mondja (ἐν ῥυπαρᾷ ἐσθῆτι).7 Az 
egyiket hellyel kínálják, a másikat utasítják, hogy álljon vagy üljön 
a földre:

ἐπιβλέψητε δὲ ἐπὶ τὸν φοροῦντα τὴν ἐσθῆτα τὴν λαμπρὰν 
	 καὶ εἴπητε· σὺ κάθου ὧδε καλῶς,
καὶ τῷ πτωχῷ 
	 εἴπητε· σὺ στῆθι ἢ κάθου ἐκεῖ ὑπὸ τὸ ὑποπόδιόν μου

ti arra figyeltek, aki drága ruhába van öltözve, és
	 azt mondjátok neki: „Foglalj itt helyet kényelmesen”, 
a szegénynek pedig
	 azt mondjátok: „Te csak állj meg ott vagy ülj a lábam 
	 zsámolya elé” [KNB]

A szerző szerint ez a magatartás hibás ítéletet tükröz (4. v.; vö. 
13. v.). Teljesen a látszatra épít, és nem arra, ami igazán számít – 
a hitben való életre. A szembeállítás a mesterkéltségig sztereotip: 
a szegényeket, általánosítva, a hitükért méltatja, és jutalmat ígér 
nekik a mennyben (5b. v.), a gazdagokat pedig bennfoglaltan ele-
ve alkalmatlannak tekinti arra, hogy elnyerjék Isten országát. Ez 
a séma emlékezetünkbe idézi Jézus találkozását a gazdag ifjúval 
(Mk 10,17-22 párh.) és az ezt követő tanítványoktatást (Mk 10,23-31 
párh.). A gazdagság akadály, míg a szegénység (szinte) biztosíték az 
Isten országába való bejutáshoz. A szerző sajátos reakciója viszont 
a társadalmi különbségek lukácsi kritikáját idézi, beleértve Jézus 
figyelmeztetését a vacsoravendégekről, akik a főhelyeket keresik (Lk 
14,7), a farizeusról és a vámosról szóló példabeszédet (Lk 18,9-14), és 
mindenekelőtt a farizeusok bírálatát, amiért a kiváltságos helyeket 
keresik a zsinagógában és az étkezéseken (Mk 12,39 párh. Mt 23,6, 
Lk 11,43 és 20,46).8

és az ApCsel 12,21-ben (βασιλικήν).
7	 A melléknév hapax a Jakab-levélben; a főnév megtalálható az 1,21-ben.
8	 Ezen evangéliumi példák közül az elsőre és harmadikra Dale C. Allison is 

hivatkozik: A Critical and Exegetical Commentary on The Epistle of James 
(ICC), New York – London: Bloomsbury, 2013, 391; további példája (132. lábj.) 



84 Joseph Verheyden

A magyarázók meglehetősen nagy figyelmet szentelnek a 3. 
versben szereplő utasítások részleteinek. Az első felmerülő kérdés 
az, hogy vajon a való életből vett jelenettel van-e dolgunk,9 vagy 
inkább a helytelen keresztény magatartás némileg stilizált leírá-
sával. Egy további kérdés a két meghívott,10 illetve az utasításokat 
adó személy kiléte és szerepe.11 Ezek a kérdések kevésbé fontosak 

egy zsinagóga főhellyel tisztel meg egy jótevő nő (προεδρία, ld. CIJ 2.738 = 
IJO 2.36).

9	 Alexander Ross szerint egy kis pillanatkép az első századi egyházi életből 
(“This little vignette of First Century Church life”): The Epistles of James 
and John (NICNT), Marshall, Morgan & Scott, Edinburgh, 1954, 46 (repr. 
Eerdmans, Grand Rapids MI, 1970). 

10	 Nincs okunk feltételezni, hogy mindketten (még) nem hívők, pace Ross,  
James, 46. Popkes szerint (Jakobus, 162), Jakab nem törekedett különöseb-
ben kiemelni, hogy a két személy keresztény („ist für den Bericht unerheb-
lich”); a szakasz inkább az érdeklődő kívülállók meghívásának elterjedt 
gyakorlatára utal („Die Versammlung ist für unterschiedliche Menschen 
zugänglich, also wohl eine ‘normale’ Zusammenkunft zum Gottesdienst 
(wie 1 Kor 14,23ff.)”, azzal a különbséggel, hogy az adott helyzetben nem 
fogadják őket megfelelő módon. Christoph Burchard szerint „interessierte 
ἰδιῶται ἢ ἄπιστοι”; Der Jakobusbrief (HNT 15/1), Mohr Siebeck, Tübingen, 2000, 
99, az 1Kor 14,23-25-re utalva, aminek van értelme: az újonnan érkezőket 
nem kellene az itt leírt és bírált módon kezelni, nehogy téves benyomást 
szerezzenek a keresztény életről és gyakorlatról. Vö. már Davids, James, 
109. Ld. még James Moffatt határozott véleményét, “No unseemly deferen-
ce or obsequious politeness to a rich stranger at the expense of a shabbily 
dressed visitor!” (The General Epistles: James, Peter, and Judas (The Moffatt 
New Testament Commentary), Hodder and Stoughton, London, 1928, 32).

11	 Ralph P. Martin szerint azok, akik hellyel kínálják a bejövőket, valamilyen 
tekintéllyel rendelkeznek (bár ebben a korban még nincsenek osztiáriu-
sok), vagy akár tanítók: James (WBC 48), Word Books, Waco TX, 1988, 62: 
“It may be conjectured that those (note εἴπητε is plural) who gave the sea-
ting instructions probably held some degree of authority in the congrega-
tion, though no such office as ‘doorkeeper’ (ostiarius, in the later church)  
is envisaged. […] It might even be that some of these so-called leaders acted 
as teachers of the congregation.” Ez nem lehetetlen, de nem áll módunkban 
igazolni a korai időkben. Az Apostoli Konstitúciók 2.58 szerint a diakónus 
feladataihoz tartozik az idegenek hellyel kínálása; vö. Joseph B. Mayor, 
The Epistle of St. James, MacMillan, London – New York, 1892, 78. Lásd még 
a szír Didascalia apostolorum 12. Az etióp Apostoli rendelkezések is foglal-
koznak az idegenek leültetésével, akár gazdagok, akár szegények (Statutes 
of the Apostles, szerk. Horner, 1904, 195–196); itt ez a „testvérek” feladata; 



85A kora keresztény liturgikus gyakorlat nyomai váratlan helyeken?

témánk szempontjából. Egy másik kérdés, amellyel részletesebben 
foglalkoztak, a szegény embernek szóló utasítás megfogalmazása. 
A Nestlé-Aland 28. kiadásában, az Editio Critica Major nyomán, ez 
áll: σὺ στῆθι ἢ κάθου ἐκεῖ ὑπὸ τὸ ὑποπόδιόν μου [te állj vagy ülj ide a 
lábam zsámolyához]. A kettős imperatívusz egyike a négy variáns 
olvasatnak a στῆθι ἐκεῖ ἢ κάθου [„állj oda vagy ülj”], amely a NA27-ig 
az általánosan elfogadott olvasat volt, ἐκεῖ ἢ κάθου ὧδε [oda vagy ülj 
ide], valamint két elszigetelt olvasat, ἐκεῖ καὶ κάθου [oda vagy ülj] (C*) 
és ἐκεῖ καὶ κάθου ὧδε [oda és ülj ide] (C²) mellett. Az ὧδε [ide]-olvasat 
kétségtelenül a gazdag embernek szóló utasításból került be.12 Kér-
déses, hogy az ἤ [,vagy’] καί-ra [,és’-re] cserélésének van-e értelme az 
utasítást adó szempontjából.13 A ὑπό [alá, -hoz] prepozíció kissé ne-
hézkes, ha szó szerint vesszük, ami megmagyarázza a kéziratos ha-
gyomány egy részében szereplő ἐπί [-ra] variánst, hacsak nem csak a 
„földre” kifejezés egyik módja (lásd az én fordításomban és gyakran 
a kommentárokban is; az NRSV-ben „ülj a lábamhoz”).14 A magyará-
zók nem értenek egyet abban, hogy tényleg egy zsámolyról van-e 
szó, vagy ez csak egy szófordulat. Egyesek szerint nincs bizonyíték 
arra, hogy a kora keresztény összejöveteleken zsámolyt használtak 
volna,15 mások ezt elképzelhetőnek tartják, de nyitva hagyják a kér-
dést.16 Mindenesetre szembetűnő a kontraszt a két személlyel való 
bánásmódban. Az egyiknek elismerésben van része a közösségben, 
míg a másikat teljesen figyelmen kívül hagyják, sőt megalázzák.17

ha már nincs üres hely, nekik („a testvéreket szeretőknek”) kell átadniuk 
saját helyüket. James Hardy Ropes szerint nincs elég bizonyíték arra, hogy 
a szakasz a Jakab-levéltől függne, de a kapcsolatot nem lehet túl könnyen 
kizárni. The Epistle of St. James (ICC), T&T Clark, Edinburgh, 1916, 191.

12	 Dibelius, Jakobus, 164
13	 Pace Dibelius, Jakobus, 164.
14	 Dibelius, Jakobus, 165, és mások (vö. Ross, James, 46; Frankemölle, Jako-

bus, 388). A zsámoly szóból nehéz következtetni a terem bútorzatára. John 
S. Kloppenborg érdekes kísérletet tesz az ókori zsinagógával való össze-
hasonlításra: James (NTGuides), Bloomsbury, London – New York, 96–97. 

15	 Vö. Dibelius, Jakobus, 165: „kaum glaublich”.
16	 Vö. Burchard, Jakobusbrief, 99: „Hat er [a helyet mutató] einen Sessel oder 

handelt es sich um eine Redensart?”.
17	 Frankemölle, Jakobus, 388; Burchard, Jakobusbrief, 99: „Der Arme bekommt  

jedenfalls nicht einen schlechten Sitz, sondern keinen”. A gond nem 



86 Joseph Verheyden

E tanulmányban azonban a gazdag embernek szóló utasítás ér-
dekel, ennek kapcsán különösen egy régi értelmezési javaslat, ame-
lyet a későbbi kommentárok mellőztek, de amelyre Allison hivatko-
zik. A meglehetősen egyszerű σὺ κάθου ὧδε καλῶς kifejezést, amely 
ebben a formában vagy hasonló alakban nem túl gyakori az ókori 
irodalomban,18 többféleképpen fordították.19 Az RSV és az NRSV, elte-
kintve a névmástól és a καλῶς-t „kérlek”-kel fordítva így adja vissza: 
„Have a seat here, please” [Foglalj itt helyet, kérlek].20 Íme néhány 
más lehetőség a Jakab-levél fordításaiból és a kommentárokból:

Tu sede hic bene (Vulgáta)
Sit thou here in a good place (KJV)
Please take this seat (REB/NEB)
Sit here, please (NAB)
Please sit here – it’s an excellent seat (Phillips)
Come this way to the best seats (JB/NJB)
Here’s a good seat for you (NIV)
Have this best seat here (Today’s English Version)
(You) give him the best seat in the house (Living Bible)

annyira az, hogy az egyik a földre ül, ami nem volt szokatlan, hanem az, 
hogy a kettőt kijátsszák egymással szemben (Jean Cantinat, Les Épîtres 
de saint Jacques et de saint Jude (Sources bibliques), Gabalda, Paris, 1973, 
124). Nem vagyok biztos abban, hogy ebből az egy szakaszból arra lehet 
következtetni, hogy Jakab egy olyan gyülekezethez szólt, amelyben gya-
kori volt a hátrányos megkülönböztetés (így Martin, James, 62). 

18	 Lásd lennebb, 44. lábjegyzet.
19	 A magyarázókat foglalkoztatja a szokatlan κάθου alak a κάθησο helyett, de 

lehet, hogy a megoldás egyszerű, mert ugyanez az alak a LXX Zsolt 110,1-
ben is szerepel (vö. Sir 9,9); Mayor, James, 78. A σὺ κάθῇ kijelentő módban 
megtalálható az ApCsel 23,3-ban is Pál védekezésében egy törvényszéki 
összefüggésben, és ez egyeseket arra vezetett, hogy a Jak 2,3-ban is ha-
sonló hátteret lássanak (vö. Hartin, James, 3. lábj.). A καθίσατε ὧδε kifeje-
zéshez: Rút 4,2LXX és Mk 14,32 (az ὧδε nem található a párhuzamos Mt 
26,36-ban).

20	 Ezt követi többek között E. M. Sidebottom, James, Jude and 2 Peter (The 
Century Bible), Nelson, Edinburgh, 1967, 38. Ugyanígy szerepel a vers a 
Dibelius-kommentár angol kiadásába beiktatott fordításban (a Hermeneia 
sorozatban), amelyet a kötet fordítója (M. A. Williams) és szerkesztője (H. 
Koester) készített. 



87A kora keresztény liturgikus gyakorlat nyomai váratlan helyeken?

Setz dich hier auf den guten Platz! (EÜ)
Setz du dich hierher auf den guten Platz! (Lutherübersetzung)
Du nimm hier einen der guten Plätze! (Wilckens)
Toi, assieds-toi ici à la place d’honneur (BJ)
Toi, assieds-toi à cette bonne place (TOB)
[Foglalj itt kényelmesen helyet (UKB, Szent István Társulat)
Foglalj itt helyet kényelmesen (KNB, Szent Jeromos Társulat)
Te ülj ide kényelmesen! (Simon T. László)
Foglalj kényelmesen helyet itt! (Békés–Dalos)
Te ülj ide kényelmesen (RÚF, Magyar Bibliatársulat újfordítású 
Bibliája)]

Setz Dich hier, auf den guten Platz (Hoffmann – Bousset, 1917)21

Sit here, this is a good place (Moffatt, 1928)22

Sit thou here in a good place (Ross, 1954)23

Du setze dich hierhin, bequem (Schneider, 1961)24

Du da, setz dich schön hier nieder (Mussner, 1964)25

Please sit here in the best place (Reicke, 1964)26

Setz dich hier bequem (Michel, ²1968)27

21	 Georg Hoffmann & Wilhelm Bousset, Der Jakobusbrief, in Die Schriften des 
Neuen Testaments neu übersetzt und für die Gegenwart erklärt, 3. Die Apos-
telgeschichte, der Hebräerbrief und die katholischen Briefe, Vandenhoeck & 
Ruprecht, Göttingen, 1917, azzal a megjegyzéssel, hogy „Der Reiche wird 
angestaunt und erhält einen reservierten Platz” (230–231).

22	 James, 31.
23	 James, 44.
24	 Johannes Schneider, Die Briefe des Jakobus, Petrus, Judas und Johannes 

(NTD 10), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen,1961, 14.
25	 Franz Mussner, Der Jakobusbrief (HTKNT 13/1), Herder, Freiburg – Basel – 

Wien, 1964, 115.
26	 Bo Reicke, The Epistles of James, Peter, and Jude (AB 37), Doubleday, Garden 

City NY, 1964, 26.
27	 Johann Michel, Die katholischen Briefe (RNT 8/2), Pustet, Regensburg, 

²1968, 36. A kényelmes, „bequem” fogalmának hosszú története van a né-
met exegézisben. Ld. Johannes Ed. Huther, Brief des Jakobus (KEK 15), 
Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1863, 97: „καλῶς geht auf die Bequem-
lichkeit (Wiesinger); es ist nicht = honorifice (Wahl); und noch weniger  
durch: ‘sei so gut’ (Storr) aufzulösen”.



88 Joseph Verheyden

Toi, assieds-toi ici confortablement (Cantinat, 1973)28

Mache du dir’s hier bequem (Grünzweig, 1973)29

Du da, setze dic hier bequem hin! (Schrage, 1980)30

Toi, assieds-toi à cette belle place (Vouga, 1984)31

Setz dich hier auf den guten Platz! (Ruckstuhl, 1985)32

Do sit here, if you will (Martin, 1988)33

Du, setze dich hier bequem hin! (Frankemölle, 1994)34

Setz du dich hier gut hin (Burchard, 2000)35 
Here’s a good seat for you (Moo, 2000, ²2021)36

Du, setze dich hier schön hin (Popkes, 2001)37

Sit here in a good place (Hartin, James, 2003, 116)38

You, sit here, well (McCartney, 2009)39

Sit here well (Painter, 2012)40

28	 St Jacques, 122.
29	 Fritz Grünzweig, Der Brief des Jakobus (Wuppertaler Studienbibel), Brock-

haus, Wuppertal, 1973, ³1978, 66.
30	 Horst Balz & Wolfgang Schrage, Die katholischen Briefe (NTD 10), Vanden-

hoeck & Ruprecht, Göttingen, 1980, 25 (Schrage).
31	 François Vouga, L’Épître de saint Jacques (CNT 13a), Labor et Fides, Genève, 

1984, 69.
32	 Eugen Ruckstuhl, Jakobusbrief – 1.–3. Johannesbrief (NEB), Echter, Würz- 

burg, 1985, 16.
33	 James, 56.
34	 Jakobus, 367.
35	 Burchard, Jakobusbrief, 2000, 95. Arról, hogy ez a legjobb, vagy csak egy 

jó hely: „καλῶς geht wohl auf bequemen oder günstigen Sitz…; schwerlich 
‘gütigst’” (99).

36	 Douglas J. Moo, The Letter of James (The Pillar New Testament Commen-
taries), Eerdmans, Grand Rapids MI, 2000, ²2021, 128–129.

37	 Jakobus, 152.
38	 James, 116.
39	 Dan G. McCartney, James (Baker Exegetical Commentary on the New Tes- 

tament), Baker, Grand Rapids, MI, 2009, 139, ezzel a további, kissé ellent-
mondásos minősítéssel: “which is fairly easily understood: it is an offer to 
sit in either a good seat or an honorable one, most likely both”. 

40	 John Painter – David A. deSilva, James and Jude (Paideia: Commentaries 
on the New Testament), Baker, Grand Rapids MI, 2012, 92, ezzel a magyará-
zattal, “that is, close to the speaker in a good seat” (a Jakab-levelet Painter 
magyarázza).



89A kora keresztény liturgikus gyakorlat nyomai váratlan helyeken?

You sit here, in a good place (Allison, 2013)41

Du setz’ dich hierhin auf den guten Platz” (Wischmeyer, 2024)42

A καλῶς jelentése e példákban „jó/kényelmes (hely)”, „jó helyen”, 
vagy „kérlek”. A magyarázók néha érthetően hezitálnak a kettő kö-
zött.43 Nem tudtam ellenőrizni Sidebottom dokumentálatlan hivat-
kozását a papiruszokra, de Mayor hivatkozásai a καλῶς alternatív je-
lentésére jól tanúsítottak (a későbbi kommentárokban ez nagyrészt 
feledésbe merül).44 Ropes másként vélekedett (szerinte a használat 

41	 James, 367.
42	 Jakobus, 206. A lábjegyzetben: „Wörtlich: ‘gut’” (206, 977. lábj.) és parafraz-

álva „Setz dich hier gut hin” (213, 1020. lábj.), megjegyezve, hogy „ein guter 
Sitzplatz ist stets Ausdruck eines guten sozialen Status” (Mt 23,6).

43	 Lásd Sidebottom megjegyzését, aki „kérlek”-kel fordítja a határozószót, 
majd megjegyzi: „please: lit., ‘you will do well’, the usual way of saying 
‘please’ in the papyri. But the versions (Syriac, Latin, Ethiopic) have ‘well’ 
and this fits the context: i.e., ‘in a good place’ (AV). Cf. 2 Pet. 1.19, where the 
same expression is rendered by the RSV ‘You will do well’” (James, 38).

44	 James, 78. Lásd Alkiphrón, Ep. 3.20 ἄγει μέ τις λαβὼν εἰς τὸ θέατρον καθίσας ἐν 
καλῷ. Ailianosz, V.H. 2.13 ἐν καλῷ τοῦ θέατρου καθῆσθαι. Vö. Ariszt., Eq. 785 
καθίζου μαλακῶς, e variánsban határozószó szerepel, mint a Jak 2,3-ban 
(vö. Mt 11,8 párh. Lk 7,25, a ruházattal kapcsolatban). Mayor nem tudta 
beazonosítani a Theile nyelvtanában található, tévesen Szókratésznek 
tulajdonított idézetet, amely szerint Ptolemaiosz καλῶς ἐκάθισε Homérosz 
mellszobrát. Az idézet tk. Ailianosznál található: V.H. 13.22 (Πτολεμαῖος ὁ 
Φιλοπάτωρ κατασκευάσας ῾Ομήρῳ νέων, αὐτὸν μὲν καλὸν καλῶς ἐκάθισε). A lis-
ta némileg bővíthető a Galénosznál található három példával (határozó-
szóval), De usu partium (szerk. Kühn, 3. kötet, 172,16 μηδὲ καθῆσθαι καλῶς 
ἐνεχώρει; 181,3 μόνως γὰρ οὕτως οἷόν τ᾿ἦν καθέζεσθαι καλῶς; 209,15 ὥστ᾿ οὔτε 
καθέζεσθαι καλῶς οὔθ᾿ ἵστασθαι πίθηκος, ἀλλ̓  οὐδὲ θεῖν δύναται). Lásd még a 
kissé összetettebb szerkezetet Ailianosznál, Nat. animal. 14.25 ἔρχεται δὲ 
ἔνθα οἱ δοκεῖ καλῶς ἔχειν ἑαυτὸν καθίσαι καὶ ἐν καλῷ τῆς ἄγρας εἶναι πεπίστευκε. 
Lásd még, különböző vagy közvetettebb kombinációkban, Oribasziosz, Sy-
nopsis ad Eustathium filium 9.43.18, l. 2; Nyssai Gergely, In Cant. Hom. 15 
(ed. Vol. 6, p. 436, l. 8); Nazianzoszi Gergely, De vita sua, 29. sor; Efrém, 
Sermones paraenetici 23, 76. és 81. sor; Apophth. Patrum (coll. syst.) 7.62, 1. 
sor; Theodorétosz, In xiv epist. Pauli (PG 82, 308,52), akit Catena in ep. I ad 
Cor. (e cod. Paris. gr. 227) is idéz (200. o., 22. sor); Mopszvestiai Theodorosz, 
Exp. in Psalmis (Ps 46,9); Nilus Ancyranus, In Cant. 44, l. 5; Barsanuphius 
et Johannes, Ep. 554, 32. sor; Moszkosz János, Pratum spir. 11, 11. és 13. sor; 



90 Joseph Verheyden

nem igazán igazolja a „jó hely” jelentést), és ehelyett azt javasolta, 
hogy itt valamilyen udvarias szófordulatot kell feltételezni, a „kér-
lek”, „légy szíves” értelmében.45 Ropes eredetibb abban, hogy a kife-
jezés kapcsán felidézi a görög liturgiában előforduló στῶμεν καλῶς 
felszólítást, amelyet a pap az imádkozó gyülekezethez intéz. Ropes 
szerint azonban a καλῶς értelmezése e kijelentésben ugyanazzal a 
nehézséggel jár [mint a Jak 2,3b], és ugyanúgy kétféleképpen for-
dítható, vagyis jelenthet olyasmit, hogy „álljunk fel mindannyian 
illően”, vagy inkább „kérlek titeket, álljunk fel” (Ropes az utóbbit ré-
szesíti előnyben).46 

Ropes röviden utalt négy görög és három szír nyelvű liturgi-
kus szövegre, anélkül, hogy bármelyiket is idézte volna, így talán 
érdemes néhány további megjegyzést fűzni ehhez a javaslathoz.  
A Szent Jakab-liturgiában (!) a „hívek miséjében” a Hitvallást a bé-
kecsók követi. Ez utóbbit egy rövid, Istenhez és Krisztushoz intézett 
ima vezeti be; az archidiakónus felszólítja a gyülekezet tagjait, hogy 
álljanak fel és imádkozzanak (Στῶμεν καλῶς ᾿Εν εἰρήνῃ τοῦ Κυρίου 
δεηθῶμεν [Álljunk illően, Krisztus békéjében imádkozzunk]), majd a 
pap rövid doxológiát mond, amelyre a nép ámennel válaszol; ezután 
a pap elmondja a békeköszöntést (Εἰρήνη πᾶσιν), amelyre a nép Καὶ τῷ 
πνεύματι σοῦ-val válaszol, mire az archidiakónus felkéri őket, hogy 
köszöntsék egymást békecsókkal ( Ἀγαπήσωμεν ἀλλήλους ἐν φιλήματι 

Sztudita Theodórosz, Ep. 165, 15. sor, 342, 5. sor, 347, 8. sor, 450, 31. sor és 
Cat. 8., 52, 9. sor (11., 149, 18. sor); Vita s. Athanasiae 12, 11. sor.

45	 James, 190.
46	 Lásd még újabban, Ropesra utalva, Michael Glöckner, Bildhafte Sprache im 

Jakobusbrief: Form, Inhalt und Erschliessungspotential der metaphorischen 
Rede einer frühchristlichen Schrift (ABG 69), EVA, Leipzig, 2021, 185: „Mit 
καλῶς wird die Art und Weise des Sitzens qualifiziert. Vielleicht liegt aber 
auch einfach eine Form des höflichen Aufmerksammachens vor”; Kalina 
Wojciechowska – Mariusz Rosik, A Structural Commentary on the So-Cal-
led Antilegomena. I. The Letter of James: Wisdom that Comes from Above 
(Eastern and Central European Voices: Studies in Theology and Religion 
3), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 2021, 242, 310. jegyz.: „The ad-
verb καλῶς can be used as a salutation” (alternatívaként a gyakoribb „jó/
kényelmes” fordításhoz képest); a szerzők részletesen elemzik az isteni/
bölcsességi pártatlanság fogalmát Jakabnál (231–261).



91A kora keresztény liturgikus gyakorlat nyomai váratlan helyeken?

αγίῳ).47 Az anaforákat ugyanaz a békeköszöntés vezeti be; ezt követi 
az archidiakónus hosszabb, háromszoros felszólítása, hogy álljanak 
fel (στῶμεν) és imádkozzanak. Στῶμεν καλῶς, στῶμεν εὐλαβῶς, στῶμεν 
μετὰ φόβου Θεοῦ καὶ κατανύξεως· πρόσχωμεν τῇ ἁγίᾳ ἀναφορᾷ ἐν εἰρήνῃ τῷ 
Θεῷ προσφέρειν.48 A nép ̓́ Ελεον εἰρήνης, θυσίαν αἰνέσεως-szal válaszol,49 
amire a pap imát mond.50 A hármas felszólítás a helyes magatar-
tásra és szándékra utalhat, de nem zárhatjuk ki, hogy az első való-
ban egy felszólítás a felállásra, amelyet aztán a következők tovább 
minősítenek. A második felhívás valamivel rövidebb változatával51 
találkozunk Aranyszájú Szent János liturgiájában az anafora beve-
zetőjében.52 Egy negyedik példát az Antiókhiai liturgiában találunk 
az elbocsátások elején, amikor a katekumenek a földre borulnak (Οἱ 
κατηχούμενοι χάμαι κεῖνται!), és a diakónus felszólítja a gyülekezetet, 
hogy imádkozzon értük (῾Υπὲρ τῶν κατηχουμένων ἐκτενῶς δεηθῶμεν), 
amire a nép Κύριε ἐλέησον-nal válaszol. Ezt további felszólítás kö-
veti; itt nem világos, hogy ki beszél (Στῶμεν καλῶς – δεηθῶμεν), majd 
a tulajdonképpeni ima következik (egy kivételével mindegyik kö-
nyörgést a ἵνα [hogy] vezeti be).53 A szíriai hagyományból származó 
három példával találkozunk a Szír jakobiták liturgiájában. Az első 

47	 Vö. F. E. Brightman, Liturgies Eastern and Western Being the Texts Origi-
nal or Translated of the Principal Liturgies of the Church, I. Eastern Litur-
gies, Clarendon, Oxford, 1896, 43. Vö. B.-Ch. Mercier, La Liturgie de Saint 
Jacques. Édition critique du texte grec avec traduction latine (PO 26/2), Fir-
min-Didot, Paris, 1946, 185 („bene stemus”). Az Edesszai Mar Ja‘qob recen-
ziójában a szír Anafora nem tartalmazza a formulát; vö. Adolf Rücker, Die 
syrische Jakobosanaphora nach der Rezension des Ja‘qob(h) von Edessa mit 
dem griechischen Paralleltext (Liturgiegeschichtliche Quellen 4), Aschen-
dorff, Münster, 1923, 2–3. Fontos megjegyezni, hogy a görög szöveget egy 
eklektikus kiadásból idézzük, csak azért, hogy az olvasó képet kapjon ar-
ról, hogyan nézhetett ki a szír párhuzam (lásd Rücker, xxix).

48	 „Álljunk illően, álljunk kegyesen, álljunk Isten félelmében és elámulva: 
Figyelmezzünk, hogy a szent áldozatot Istennek békességben felajánljuk” 
(ford. megj.).

49	 „Irgalom és béke, dicsőítő áldozat” (ford. megj.).
50	 Brightman, Liturgies, 49.
51	 A második στῶμεν és a Θεοῦ καὶ κατανύξεως nélkül, a második részben ak-

kuzatívusszal a dativus helyett, de τῷ Θεῷ nélkül.
52	 Brightman, Liturgies, 383.
53	 Uo. 471.



92 Joseph Verheyden

akkor hangzik el, amikor a pap az áldozati imára készülve feláll és 
felmegy a lépcsőn, és görögül mondja, Sztómen kalosz, ami arra utal, 
hogy a kifejezés formulává rögzült, ezért nem sokat árul el jelenté-
séről. A nép Kyrie eleisonnal (Kurilliszon) válaszol.54 A második eset 
a katekumenek miséjének kezdetén található, és az előzővel azonos, 
akárcsak a nép válasza.55 Harmadszor akkor hangzik el, amikor a 
népet a pap felkéri, hogy csatlakozzon a hálaadáshoz, amire a je-
lenlevők ámennel válaszolnak. Ezúttal a formula le van fordítva, és 
így hangzik: „Álljunk mindnyájan illően”, amire a nép így válaszol: 
„Hálát adunk neked”.56 Egy további példa a Rücker által kiadott Jakab 
szír anaforájában található. Az első felszólítás követi a nép ámenjét 
a papnak a kehely fölött mondott imájára, amikor a diakónus felszó-
lítja, hogy álljanak fel (nqum shfir).57 Rücker a harmadik függelékben 
egy másik esetet is idéz, amelyről nem világos, hogy honnan ered; 
ebben a fent említett hármas στῶμεν formula szerepel: nqum shfir, 
nqum bdehlotho (μετὰ φόβου), nqum bnkeftho (εὐλαβῶς).

Allison érdeme, hogy felelevenítette Ropes feledésbe ment javas-
latát (amennyire sikerült felkutatnom, ő az egyetlen, aki még mindig 
hivatkozik rá). De aztán rögtön el is határolódik e javaslattól, amikor 
a King James Version „jó helyre” olvasatára és a BDAG-ra utal, és ki-
jelenti, hogy valószínűleg ez a helyes értelmezés (Lukianoszra hivat-
kozva: καλῶς κατακειμένῳ, Paras. 50).58 Allison kételkedik abban, hogy 
Jakab itt a jézusi hagyományra támaszkodott, noha az evangéliumi 
szövegek is összekapcsolják a feltűnő öltözéket a főhelyek keresésé-
vel (lásd korábban a Mk 12,39 párh. tárgyalását), ahogyan Ropes is 
kételkedett abban, hogy a Jak 2,2-6 összefüggésbe hozható az Apos-
toli Konstitúciókból és annak párhuzamaiból vett tanúsággal.59 De 

54	 Uo. 72.
55	 Uo. 74.
56	 Uo. 104. Vö. Rücker, Jakobosanaphora, 52–53 (nqum shfir).
57	 Rücker, Jakobosanaphora, 7.
58	 James, 391. Álláspontja bizonyítására Allison két további példát hoz 

Plutarkhosz Moráliájából (134. jegyz.). Az első (amelyet Wettstein is idéz) 
a hízelgőről szól, aki előkelő helyét átadja egy gazdag embernek (Mor. 58C), 
a másik arról, hogy Alexidémosz megsértődött a neki kijelölt hely miatt 
(Mor. 148E). 

59	 Lásd fentebb, 11. lábj.



93A kora keresztény liturgikus gyakorlat nyomai váratlan helyeken?

ahogyan az utóbbit sem lehet kizárni, úgy talán az előbbi lehetőség-
re is kicsit nyitottabbnak kell lennünk.60 Allison zárásul a Hermász, 
Vis. 3.9.7 (17)-re hivatkozik, amely azt feltételezi, hogy a keresztény 
gyülekezetekben voltak kitüntetett ülőhelyek, ami túlmutat a Mk 
12,39 párh. tanúságán a zsidó zsinagógai gyakorlatról. Hermász a 
főhelyeket elfoglalókat οἱ πρωτοκαθεδρίται-nak nevezi, akiket az előző 
οἱ προηγούμενοι-jal, a közösség vezetőivel állít párhuzamba, és akiket 
így kioktat az önfegyelem hiánya miatt, sőt varázslókhoz (méregke-
verőkhöz) hasonlítja.61 Jakab itt nem állítja azt, hogy a gazdag ember 
megkapja az elöljáró helyét, de nyilván utal arra, hogy a helyiségben 
voltak jobb vagy jobbnak számító helyek. 

Ropes kétségkívül nem állította azt, hogy Jakab a 2,3-ban szerep-
lő kifejezést a liturgikus gyakorlatból vette volna át, sem azt, hogy a 
levél közvetlenül ihlette volna a fent idézett liturgikus szövegekben 
szereplő formulát, de a (leülésre/állásra alkalmazott) megfogalma-
zás hasonlósága és a καλῶς jelentése körüli bizonytalanság valóban 

60	 A Jak 2,3 nem szerepel azon szövegek között, amelyek a levelet a jézusi 
(ill. Q) hagyományhoz kapcsolhatják, de a közeli Jak 2,5 a függés hipotézis 
egyik erősebb, vagy legalábbis leggyakrabban idézett példája; lásd Pat-
rick J. Hartin, James and the Q Sayings of Jesus (JSNTSup 47), Sheffield 
Academic Press, Sheffield, 1991, 141, 144–145; vö. John S. Kloppenborg, “The 
Reception of the Jesus Tradition in James”, in Karl-Wilhelm Niebuhr – Ro-
bert W. Wall (szerk.), The Catholic Epistles and Apostolic Tradition: A New 
Perspective on James and Jude, Baylor University Press, Waco TX, 2009, 
71–100 (95–100).

61	 Vö. Norbert Brox, Der Hirt des Hermas (KAV 7), Vandenhoeck & Ruprecht, 
Göttingen, 1991, 150–151; Carolyn Osiek, Shepherd of Hermas. A Commentary 
(Hermeneia), Fortress, Minneapolis, MN. 1999, 81. Brox nyomán Osiek a két 
címet szinonimnak tekinti, a jelenetet pedig a gyülekezetek ülésrendjére 
utaló bizonyítéknak (81). Ez nem feltétlenül liturgikus összejövetel. Osiek 
kevésbé valószínű utalást lát az elöljárókra a Vis. 3.1.8 (9) és a Mand. 11.1 
(43)-ban; vö. Jel 4,4; Ign., Magn. 13.1, 1 Clem. 40.3 és 41.2, de biztosan róluk 
szól a Didasc. 2.57-58 (ld. fennebb, 11. lábj.). Joggal arra a következtetésre 
jut, hogy az első helyeket elfoglalók azonosítása jórészt találgatás (81, 14. 
jegyz.), ami minden bizonnyal igaz, ha ezt a tanúságot egybevetjük a Di-
dasc. és Vis. 3.9.7-tel. Osiekkel (81) és Broxszal (151) nem gondolom, hogy a 
címet szarkasztikus kifejezésnek szánták az egyházi méltóságra törekvők 
vagy a státusztudatos társadalmi elit számára (Osiek, 81). Hermasz túl ko-
molyan veszi az egész helyzetet az efféle játékhoz, még akkor is, ha talán 
nincsenek illúziói arról, amit buzdításával esetleg elérhet (Brox, 151).



94 Joseph Verheyden

figyelemre méltó. A személy üdvözlésére használt formula a litur-
gikus összejöveteleken (amelyet Jakab láthatóan kifogásol) később 
megjelenik a keresztény liturgiában a szertartás részeként. Puszta 
véletlen egybeesésről és „hamis barátokról” van szó, vagy joggal 
gyaníthatunk valamilyen kapcsolatot?

(Ford. Zamfir Korinna)

Bibliográfia/Bibliography

Allison, C. Dale, A Critical and Exegetical Commentary on The Epistle 
of James (ICC), New York – London: Bloomsbury, 2013.

Allison, C. Dale, Jr., The New Moses. A Matthean Typology, T&T 
Clark, Edinburgh, 1993.

Balz, Horst, Wolfgang Schrage, Die katholischen Briefe (NTD 10), 
Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1980.

Brightman, F.E., Liturgies Eastern and Western Being the Texts Origi-
nal or Translated of the Principal Liturgies of the Church, I. Eastern 
Liturgies, Clarendon, Oxford, 1896. 

Brox, Norbert, Der Hirt des Hermas (KAV 7), Vandenhoeck & Rup-
recht, Göttingen, 1991.

Cantinat, Jean, Les Épîtres de saint Jacques et de saint Jude (Sources 
bibliques), Gabalda, Paris, 1973.

Dibelius, Martin, Der Brief des Jakobus, herausgegeben und ergänzt 
von Heinrich Greeven (KEK 15), Vandenhoeck & Ruprecht, Göt-
tingen, 111964.

Frankemölle, Hubert, Der Brief des Jakobus. Kapitel 2–5 (ÖTKNT 
17/2), Gütersloher, Gütersloh – Echter, Würzburg, 1994.

Glöckner, Michael, Bildhafte Sprache im Jakobusbrief: Form, Inhalt 
und Erschliessungspotential der metaphorischen Rede einer frü-
hchristlichen Schrift (ABG 69).

Grünzweig, Fritz, Der Brief des Jakobus (Wuppertaler Studienbibel), 
Brockhaus, Wuppertal, 1973, ³1978.

Hartin, J. Patrick, James (Sacra Pagina 14), Liturgical Press, College-
ville, MN, 2003.



95A kora keresztény liturgikus gyakorlat nyomai váratlan helyeken?

Hartin, Patrick J., James and the Q Sayings of Jesus (JSNTSup 47), 
Sheffield Academic Press, Sheffield, 1991.

Hoffmann Georg & Bousset, Wilhelm, Der Jakobusbrief, in Die Schrif-
ten des Neuen Testaments neu übersetzt und für die Gegenwart 
erklärt, 3. Die Apostelgeschichte, der Hebräerbrief und die katho-
lischen Briefe, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1917.

Kloppenborg, John S., James (NTGuides), Bloomsbury, London – New 
York, 2022.

Kloppenborg, S. John, The Reception of the Jesus Tradition in James, 
in Karl-Wilhelm Niebuhr – W. Robert Wall (szerk.), The Catholic 
Epistles and Apostolic Tradition: A New Perspective on James and 
Jude, Baylor University Press, Waco, TX, 2009, 71–100.

Martin, P. Ralph, James (WBC 48), Word Books, Waco, TX, 1988. 
Mayor, Joseph B., The Epistle of St. James, MacMillan, London – New 

York, 1892.
McCartney, G. Dan, James (Baker Exegetical Commentary on the 

New Testament), Baker, Grand Rapids, MI, 2009. 
Mercier, B.-Ch., La Liturgie de Saint Jacques. Édition critique du texte 

grec avec traduction latine (PO 26/2), Firmin-Didot, Paris, 1946.
Michel, Johann, Die katholischen Briefe (RNT 8/2), Pustet, Regens-

burg, ²1968.
Moffatt, James, The General Epistles: James, Peter, and Judas (The 

Moffatt New Testament Commentary), Hodder and Stoughton, 
London, 1928.

Moo, J. Douglas, The Letter of James (The Pillar New Testament Com-
mentaries), Eerdmans, Grand Rapids, MI, 2000, ²2021.

Mussner, Franz, Der Jakobusbrief (HTKNT 13/1), Herder, Freiburg – 
Basel – Wien, 1964.

Osiek, Carolyn, Shepherd of Hermas. A Commentary (Hermeneia), 
Fortress, Minneapolis, MN, 1999.

Painter, John, – David A. deSilva, James and Jude (Paideia: Com-
mentaries on the New Testament), Baker, Grand Rapids MI, 2012.

Popkes, Wiard, Der Brief des Jakobus (ThHNT 14), EVA, Leipzig, 2001.
Reicke, Bo, The Epistles of James, Peter, and Jude (AB 37), Doubleday, 

Garden City NY, 1964.



96 Joseph Verheyden

Ropes, James Hardy, The Epistle of St. James (ICC), T&T Clark, Edin-
burgh, 1916.

Ross, Alexander, The Epistles of James and John (NICNT), Marshall, 
Morgan & Scott, Edinburgh, 1954, repr. Eerdmans, Grand Rapids, 
MI, 1970.

Ruckstuhl, Eugen, Jakobusbrief – 1.–3. Johannesbrief (NEB), Echter, 
Würzburg, 1985.

Rücker, Adolf, Die syrische Jakobosanaphora nach der Rezension des 
Ja‘qob(h) von Edessa mit dem griechischen Paralleltext (Liturgie-
geschichtliche Quellen 4), Aschendorff, Münster, 1923.

Schneider, Johannes, Die Briefe des Jakobus, Petrus, Judas und Jo-
hannes (NTD 10), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1961.

Sidebottom, E.M., Jude and 2 Peter (The Century Bible), Nelson, Edin-
burgh, 1967.

Verheyden, Joseph, Moses and Peter. Some Comments in the Mar-
gins of Christian Typology, in Bodó Márta, Csonta István, Lu-
kács Ottilia, Zamfir Korinna (szerk.), Ünneplö köszöntökötet 
Nóda Mózes tiszteletére, Szent István Társulat, Budapest – Ver-
bum, Kolozsvár, 2019.

Vouga, François, L’Épître de saint Jacques (CNT 13a), Labor et Fides, 
Genève, 1984.

Ward, R.B., Partiality in the Assembly: James 2:2–4, HTR 62 (1969) 
87–97.

Wojciechowska, Kalina, Mariusz Rosik, A Structural Commentary 
on the So-Called Antilegomena. I. The Letter of James: Wisdom 
that Comes from Above (Eastern and Central European Voices: 
Studies in Theology and Religion 3), Vandenhoeck & Ruprecht, 
Göttingen, 2021.



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.06

Az apát- és apátnő-benedikálás reformja
 és az Ordo benedictionis abbatis  

et abbatissae (1970)  
ekkléziológiai jelentősége 

NAGY NORBERT

Babeș–Bolyai Tudományegyetem, Ökumené Doktori Iskola,  
Kolozsvár (RO) – Zürich (CH)

norbert.nagy@gmx.ch

A II. vatikáni zsinat (1962–1965) Sacrosanctum concilium (1963) kez-
detű konstitúciója a liturgia általános megújítását tűzte ki céljául (SC 
21). Ha abból indulunk ki, hogy a liturgia az egyház életidegét képezi 
le,1 akkor azt sem túlzás kijelenteni, hogy a liturgia megújításának 
közvetett célja az egyház teljes, alapjaiban történő megreformálása 
volt. Hogy ez a reform milyen teológiai és egyháztani megfontolások 
alapján indult el máig be nem teljesedett földi zarándokútjára, az 
könnyen nyomon követhető, ha a liturgikus könyvek zsinat utáni 
megújítását vesszük górcső alá. A liturgikus könyvekről ugyanis 

1	 Birgit Jeggle-Merz svájci liturgiaprofesszor asszony találóan nevezi a litur-
giát az egyház életidegének („Die Liturgie als der Lebensnerv der Kirche”) 
és helyezi a liturgiareformot az egyház megújításának kontextusába: Bir-
git Jeggle-Merz, Liturgische Wirklichkeit – Eine Standortbestimmung, in 
Martin Klöckener, Eduard Nagel, Hans-Gerd Wirtz (szerk.), Gottes Volk 
feiert ... Anspruch und Wirklichkeit gegenwärtiger Liturgie, Deutsches Li-
turgisches Institut, Fribourg, Trier, 2002, 37–63 (44–47).



98 Nagy Norbert

nem túlzás kijelenteni, hogy azok (a lex orandi, lex credendi elv alap-
ján) a zsinati teológia desztillátumai.

Ezen könyvek csoportjába tartozik a Pontificale Romanum2 is, 
egy olyan euchológiai szövegeket és a főpapi istentisztelet ünnep-
lését szabályozó rendelkezéseket tartalmazó liturgikus könyvgyűj-
temény, amely zsinat utáni többlépcsős reformja iskolapéldája a 
megújult liturgikus teológia és egyháztan fokozatos gyakorlatba ül-
tetésének. Az alábbiakban a Pontificale Romanum az apát- és apátnő 
megáldását szabályozó kötetének megújítása kerül bemutatásra, kü-
lönös tekintettel ezen liturgikus könyv egyháztani vonatkozásaira.

A reform előkészítése

A szentelési rítusok 1968-ban megjelent Editio typicája után a Pon-
tificale időrend szerint következő átdolgozott fasciculusa az apát és 
az apátnő benedikálásának3 ünnepét tartalmazó kötet volt. Az át-
dolgozási munkálatok viszonylag nehézkesen haladtak; két fontos 
szempont vezérelte a munkát: egyfelől az a szándék, hogy a monasz-
tikus hagyomány forrásaihoz visszatérve „felelevenítsék a kezdeti 
állapotokat”, másfelől a benedeki regula alapul vétele, „amelyben az 
apát és ennélfogva az apátnő benedikálása gyökerezik”.4 Azonkívül 

2	 Pontificale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II 
instauratum, auctoritate Pauli PP VI promulgatum, Typis Polyglottis Vati-
canis. Editiones typicae: De ordinatione diaconi, presbyteri et episcopi, 1968; 
Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 1970 (Reimpressio 1978 und 2010); 
Ordo consecrationis virginum, 1970; Ordo confirmationis, 1971, 21973; Ordo 
benedicendi oleum catecumenorum et infirmorum et conficiendi chrisma, 
1971; De institutione lectorum et acolythorum. De admissione inter candida-
tos ad diaconatum et presbyteratum. De sacro caelibatu amplectendo, 1972; 
Ordo dedicationis ecclesiae et altaris, 1977. Pontificale Romanum ex decreto 
Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II renovatum, auctoritate Pauli PP. 
VI editum, Ioannis Pauli PP. II cura recognitum. De ordinatione episcopi, 
presbyterorum et diaconorum. Editio typica altera, Typis Polyglottis Vati-
canis, 1990.

3	 Hivatalos magyar fordítása máig nem került kiadásra. 
4	 Vö. Judith Frei, „Bist du bereit, die dir anvertraute Schwestern zu Gott 

zu führen?“ Die Feier der Äbtissinnenweihe im deutschen Pontifikale von 



99Az apát- és apátnő-benedikálás reformja

tehát, hogy a szerzetesi élet zsinati késztetésre végrehajtott általá-
nos reformjának5 keretében teológiai igénnyel gondolták át az apát 
és az apátnő hivatalát, szintén fontosnak mutatkozott az apát bene-
dikálásának átfogó reformja,6 mert a „benedikálás elvesztette lelki 
dimenzióját, s olyan külső pompára helyezte a hangsúlyt, amely a 
püspökszentelésre emlékeztetett”.7

A szertartások átdolgozása és egyszerűsítése révén a benediká-
lási liturgiával kapcsolatban a liturgikus könyvek megújításának 
végrehajtásával megbízott Consilium arra akarta irányítani a figyel-
met, hogy eredetileg milyen funkciót tölt be az apát és az apátnő a 
monasztikus kontextusban, egyúttal pedig el akarta kerülni, hogy 
az apátbenedikálás „összekeverhető legyen a püspökszenteléssel”.8 
A munkával Adrien Nocent belga bencést (1913–1996) bízták meg, 
aki az Istentiszteleti Kongregáció tanácsadója volt; Nocent az egész 
revíziót egymaga (e célból létrehozott munkacsoport nélkül) vé-
gezte el, jóllehet Bugnini szerint egyeztetett a „monasztikus világ” 

1994, in Winfried Haunerland – Otto Mittermeier – Monika Salle – 
Wolfgang Steck (szerk.), Manifestatio Ecclesiae. Studien zu Pontifikale und 
bischöflicher Liturgie (Studien zur Pastoralliturgie 17), Pustet, Regensburg, 
2004, 219–238 (220).

5	 A II. vatikáni zsinat külön dokumentumot szentelt a szerzetesi élet kor-
szerű megújításának: a Perfectae caritatist, lásd Acta Apostolica Sedis 58 
(1966), 702–712.

6	 Az apát- és apátnő-benedikálás zsinat utáni reformjának történetéről lásd 
Frei, Die Feier der Äbtissinnenweihe, 223–226; Annibale Bugnini, Die Li-
turgiereform 1948-1975. Zeugnis und Testament, Herder, Freiburg, 1988, 
819–821.

7	 Bugnini, Die Liturgiereform, 819. Az apát- és apátnő-benedikálás zsinat előt-
ti történetéről lásd Adrien Nocent, Die Benediktion eines Abtes, in Aimé- 
Georges Martimort (szerk.), Handbuch der Liturgiewissenschaft Bd. 2, 
Herder, Freiburg, 1963, 202–206; Emmanuel von Severus, Abts- und Äb-
tissinnenweihe, in Bruno Kleinheyer – Emmanuel von Severus – Reiner 
Kaczynski (szerk.), Sakramentliche Feiern Bd. 2, Pustet, Regensburg, 1984 
(Gottesdienst der Kirche – Handbuch der Liturgiewissenschaft 8), 185–186; 
Aradi László, Az apátnő benedikálásának szertartása a középkori Ma-
gyarország monasztikus női szerzetesközösségeiben (doktori disszertáció), 
PPKE, Budapest, 2019, 14–41.

8	 Bugnini, Die Liturgiereform, 819.



100 Nagy Norbert

képviselőivel.9 E helyütt tehát a Pontificale többi fasciculusához ké-
pest egészen egyedülálló munkamódszerrel találkozunk, ám a refor-
mfolyamat hatékony volt,10 eredménye pedig kedvező visszhangra 
lelt a Consilium tagjainak körében.

Az apát- és apátnő benedikálásához kidolgozott öt séma11 revízi-
ós munkálataihoz kapcsolódó dátumok arról tanúskodnak, hogy a 
munka oroszlánrészét Nocent egy év leforgása alatt elvégezte (1968 
szeptembere és 1969 szeptembere között). A történeti-liturgikus for-
rások részletes felsorolása után12 már az első séma tartalmazza az 
apáti benedikálás ritus renovatusát. Annak a helyi püspöknek van 
joga az újonnan megválasztott apát benedikálásához, akinek jog-
hatósági területén a kolostor fekszik. Akadályoztatása esetén ezt a 
jogot átruházhatja egy másik püspökre, aki úgyszintén elvégezheti 
a benedikálás szertartását.13

Ezzel kapcsolatban mind a későbbi sémák, mind az Editio typica 
azt a harmadik lehetőséget is felkínálják, hogy egy másik apát is be-
nedikálhatja a megválasztott apátot vagy apátnőt. Az első sémában 
még nem szerepelt ez a lehetőség, és nem (pusztán) azért, mert az 
1917-es CIC-ben nem szerepelt ilyen rendelkezés.14 A séma szerzője 
két okból sem tartotta helyesnek, hogy a benedikálás hatalmát egy 
másik apátra ruházzák. Nocent egyrészt azt hangsúlyozza, hogy bár 
új püspök szentelésének esetében a püspöki kollégium tagjai a szen-
teléssel fogadják be új tagként a kollégiumba testvérüket, ez a cse-
lekmény nem állítható párhuzamba az apát benedikálásával, mivel 
nem létezik „apáti kollégium”15 (collegialitas abbatum). Szentségtani 

9	 Bugnini, Die Liturgiereform, 819.
10	 Bugnini, Die Liturgiereform, 819.
11	 Összesen öt sémát ismerünk: Schema 307 De benedictione abbatis (1968. 

szeptember 13.); Schema 307 De benedictione abbatis, ritus renovatus. Ad-
dendum (1968. szeptember 13.); Schemma 321 De benedictione abbatis (1968. 
október 19.); Schema 340 De benedictione abbatis (1969. február 26.); Sche-
ma 351 De benedictione abbatissae (1969. szeptember 26.).

12	 Schema 307 De benedictione abbatis, 1–12.
13	 Schema 307 De benedictione abbatis, 1, 13.
14	 Vö. CIC 1917, can. 625: „Abbates regulares de regimine, legitime electi, de-

bent intra tres menses ab electione benedictionem accipere ab Episcopo 
dioecesis in qua monasterium situm est.”

15	 Schema 307 De benedictione abbatis, 13., 1. jegyzet.



101Az apát- és apátnő-benedikálás reformja

szempontból továbbá az apátok nincsenek sajátos pozícióban (nul-
lum locum specialem), hanem „egyszerű papoknak”16 (simplices sa-
cerdotes) számítanak. E javaslattal a szerzőnek kétségkívül az volt 
a szándéka, hogy egyértelművé tegye, milyen funkciója és szerepe 
van a (helyi) püspöknek azon egyházmegye életében, amelyhez az 
adott kolostori közösség tartozik, nem pedig arra törekedett, hogy 
csorbítsa az apát saját közösségében betöltött szerepét.

A séma szerzőjének érvei minden valószínűség szerint nem 
tudták meggyőzni a Consilium többi tagját, mivel már a sémához 
fűzött Addendum17 visszavonja azt a kitételt, miszerint a benediká-
lásra csak a püspököknek van hatalmuk, és ennek jogát az apátokra 
is kiterjeszti (apátnőkre viszont nem). Ellentétes irányban is lehet 
ugyanis érvelni: mivel az apát megáldása szentségtani értelemben 
nem szentelés, ezért a helyi püspök megbízásából „egyszerű papok”, 
azaz apátok is részesíthetik benedictióban az apátokat. Ez a lehe-
tőség azonban csak a harmadik a sorban, és a szöveg kifejezetten 
hangsúlyozza, hogy az apát és apátnő benedikálása a helyi püspök 
kompetenciája, ezért pedig a megválasztott apát vagy apátnő csak 
a püspök „engedélyével és megfelelő okból”18 (iusta interveniente 
causa) részesülhet a benedictióban egy másik püspöktől vagy egy 
másik apáttól.

Az, hogy a helyi egyház elve fontos szerepet játszott e szertartá-
sok reformjában, abban is kifejeződött, hogy a 321. sémától a végső 
szövegváltozatig mindegyik tervezet következetesen hangsúlyozta: 
fontos, hogy a hívek részt vegyenek az apát és az apátnő megáldá-
sán.19 A monasztikus közösségek és az apátságok a helyi egyházhoz 
tartoznak, amelynek „főpapja” a püspök. Az új apát vagy új apát-
nő püspöki megáldása, amelyre koncelebráció formájában végzett 
eucharisztikus ünnepen kerül sor, nemcsak a kolostori közösség 

16	 Schema 307 De benedictione abbatis, 13., 1. jegyzet.
17	 Vö. Praenotanda des Schema 307 De benedictione abbatis, ritus renovatus. 

Addendum, 1, 1.
18	 Vö. Schema 340 De benedictione abbatis, 1, 1; Ordo benedictionis abbatis et 

abbatissae, 2, 7; Schema 351 De benedictione abbatissae, 1, 1; Ordo benedic-
tionis abbatis et abbatissae, 2, 20.

19	 Vö. Schema 321 De benedictione abbatis, 1, 1; Schema 340 De benedictione 
abbatis, 1, 1; Schema 351 De benedictione abbatissae, 2, 1.



102 Nagy Norbert

szempontjából számít jelentős eseménynek, hanem a nép maxima 
frequentiája20 mellett jelentős – a helyi püspök elnökletével folyó – 
liturgikus alkalmat jelent a helyi egyház életében.

Az egyszerűsített és átdolgozott benedikálási szertartást a Consi-
lium 11. és 12. plenáris ülésén terjesztették elő, 1968 októberében és 
1969 nyarán: „nehézségek nélkül elfogadták őket”.21 Az egyszerűsí-
tés egyik fontos mozzanata volt, hogy fakultatívnak minősítették a 
gyűrű (si casus fort)22 és a mitra (pro opportunitate)23 főpapi jelvénye-
inek átadását, mert ily módon is el akarták különíteni a benedictiót 
a püspökszenteléstől. Lényegesnek csupán az adott szerzetesi ha-
gyományban érvényes szabályzat (regula) és a pásztorbot (baculum 
pastorale) átadását tartották, de az utóbbit sem püspöki jelvényként, 
hanem „kizárólag monasztikus jelként”24 fogták fel, amely azt jelzi, 
hogy az apát lelkipásztori felelősséget visel a kolostori közösségért. 
Ezzel kapcsolatban a sorrend is fontos: a regula határozza meg az 
apát – pásztorbot által jelzett – lelkipásztori szolgálatának kontex- 
tusát, és az adott kolostori közösség tagjaira irányul.

A Consilium jóváhagyása és a különböző kuriális szervekkel 
való szokásos egyeztetések után a két benedikálási szertartás sé-
máját 1970. október 7-én terjesztették VI. Pál elé, aki 1970. október 
19-én hagyta jóvá a szöveget, s kifejezetten elfogadta azt a lehető-
séget, hogy másik apát is benedikálhat újonnan megválasztott apát-
ot vagy apátnőt.25 Az új Ordo benedictionis abbatis et abbatissae,26 
amely változatlan formában a mai napig érvényben van (legutóbbi 

20	 Vö. Schema 321 De benedictione abbatis, 1, 1.
21	 Bugnini, Die Liturgiereform, 819.
22	 Schema 321 De benedictione abbatis, 25, 5.
23	 Schema 321 De benedictione abbatis, 26, 6.
24	 Bugnini, Die Liturgiereform, 819.
25	 Vö. Bugnini, Die Liturgiereform, 820 (utalással az államtitkárság vonatkozó 

levelére).
26	 A fasciculus kiadásával és elemzésével kapcsolatban lásd a következő he-

lyen megjelent kommentárt: Notitiae 7 (1971) 35–36; Urbanus Bomm, Der 
neue Ritus der Abts- und Äbtissinnenweihe, Heiliger Dienst 27 (1973) 148–
152; Adrien Nocent, L’Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, Rivista li-
turgica 60 (1973) 321–340.



103Az apát- és apátnő-benedikálás reformja

Reimpressiója 2010-ben jelent meg), 1970. november 9-én jelent meg 
az Istentiszteleti Kongregáció dekrétumával.27

Értékelés a liturgikus egyháztan  
szempontjából

Ha a liturgikus egyháztan nézőpontjából vesszük szemügyre a Pon-
tificale Romanum e zsinat után kiadott kötetét, először is azt érde-
mes kiemelnünk, hogy liturgikus szempontból világos különbséget 
tesz a püspök és az apát között. A rítus egyszerűsítésével a szöveg 
feleleveníti az apát saját kolostori közösségében végzett ősi szolgá-
latának lényegét. Az apáti szolgálathoz szükség van arra, hogy az 
apát maradjon hűséges fogadalmaihoz, tartsa meg a szent renda-
lapító szabályzatát, és ugyanerre intse testvéreit, akiket ily módon 
elvezet az istenszeretetre, az evangélium szerint élt életre és a test-
véri szeretetre.28 Az apát elsődleges kötelessége tehát, hogy „Isten-
hez vezesse a testvéreket”, és gondot viseljen üdvösségükre. Fontos, 
hogy megbízható őre (custos) legyen a kolostor javainak, amelyeket 
a testvérek, a szegények és a vendégek javára (ad usum fratrum, 
pauperum et peregrinorum)29 kell kezelnie.

Miután a liturgiát vezető püspök megkérdezi minderről a megvá-
lasztott apátot, aki úgy nyilatkozik, hogy kész mindennek megtar-
tására, a mindenszentek litániája után sor kerül a püspök áldására, 
amelyet „magától értetődően”30 nem kísér kézfeltétel, hogy a szertar-
tás ne emlékeztessen a püspökszentelésre, és elkerülhetők legyenek 
az esetleges félreértések.31 E ponton világosan megmutatkozik az 

27	 Benno Gut bíboros prefektus és Annibale Bugnini titkár aláírásával. Latin 
szövege: AAS 63 (1971), 710 sk.

28	 Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 20, 10–11. 
29	 Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 20, 11.
30	 Vö. Bugnini, Die Liturgiereform, 820.
31	 Az apáti benedikálás rítusának reformja során az egyik legfontosabb cél-

kitűzés már az első szövegtervezetben is egészen pontosan kifejeződött: 
„Non fit impositio manuum, ad vitandam confusionem cum Ordinatione.” 
Lásd a 4. lábjegyzetet itt: Schema 307 De benedictione abbatis, 15. 



104 Nagy Norbert

apátbenedikálás liturgikus és egyháztani átdolgozásának reformját 
vezérlő célkitűzés: az apát lelkipásztori, „atyai” felelősséget visel ko-
lostori közösségéért, amely a „nyája főpapjaként” (SC 41) tevékeny-
kedő püspök által vezetett helyi egyház nagyobb közösségéhez, az 
egyházmegyéhez tartozik. Ezt a valóságot pontosabban szemléltetik 
az apátbenedikálás zsinat utáni liturgikus cselekményei, mint a zsi-
nat előtti liturgikus formák, amelyekbe a 9. századtól fogva egyre 
nagyobb mértékben beépültek a püspökszentelési szertartás elemei 
(a szentelési prefációval kísért kézfeltétel és a főpapi jelvények át-
adása).32

A Pontificale átdolgozott kötete mind az apát-,33 mind az apátnő- 
benedikáláshoz34 négy különböző áldásszöveget kínál fel, amelyek 
monasztikus jellegükben sokban hasonlítanak egymáshoz. Minde-
gyik Isten magasztalásával kezdődik, majd Isten áldását kéri a meg-
választott apátra, illetve a megválasztott apátnőre. Az imádságok 
beható vizsgálata nyomán megmutatkozik, hogy a szövegek számos 
szakasza vagy szó szerint, vagy parafrazálva idézi a bencés regulát, 
és „elsődlegesen spirituális összefüggésben mutatja be”35 az apát és 
az apátnő feladatait. Az apátnak és az apátnőnek számos tekintet-
ben példaképül kell szolgálnia a kolostori közösség életében, akkor 
is, ha vezetőkként a rájuk bízottakért felelőséggel is tartoznak. Ezt 
a közösség tagjaira korlátozódó vezető funkciót a liturgia során a 
bot átadása (csak férfi apát benedikálása esetében)36 jeleníti meg 

32	 Frei, Die Feier der Äbtissinnenweihe, 224. Az apátok és apátnők által vég-
zett szolgálat lelki természetét határozottan kifejezésre juttatja, hogy még 
a főpapi jelvények átadása előtt megkapják rendjük monasztikus reguláját. 
Vö. Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 24, 17–18 és 19, 27–28.

33	 Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 23, 15–17.
34	 Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 18, 25–27.
35	 Frei, Die Feier der Äbtissinnenweihe, 232.
36	 Judith Frei bencés apátnő bemutatja e döntés hátterét, és felhívja a fi-

gyelmet a Szentszék különleges engedélyére, amelynek értelmében német 
nyelvterületen az újonnan megválasztott apátnők továbbra is megkaphat-
ják a pásztorbotot, a német nyelvű országok régre visszanyúló hagyomá-
nyának alapján. Az Istentiszteleti Kongregáció eleinte ugyan nem akart 
helyt adni ennek a kérésnek, annak köszönhetően azonban, hogy Reiner 
Kaczynski, a kongregáció referense „állhatatosan és határozottan” szót 
emelt az ügy érdekében, a kongregáció vezetősége engedett, s jóváhagyta, 



105Az apát- és apátnő-benedikálás reformja

szimbolikus formában. A többi főpapi jelvény (a gyűrű és a mitra) 
átadása fakultatív, hiszen a liturgia el kívánja különíteni az apát-
benedikálást a püspökszenteléstől, amelytől világosan megkülön-
böztethetővé akarja tenni. Amennyiben a püspök gyűrűt ad át, a 
gyűrű az apát vezetésére bízott kolostori közösséghez való „hűség 
jele” (fidei signaculum).37

Alapvetően érthető, hogy az apát és az apátnő benedikálásának 
megújított szertartása az apátról, illetve az apátnőről rajzolt képre 
helyezi a hangsúlyt, elvégre az ő benedikálásukra kerül sor. Ugyan-
akkor az egész ünnepet elnökként vezető püspök képe is határozott 
vonalakkal rajzolódik ki a szertartásban. A püspök a helyi egyház 
„főpapjaként” (SC 41) cselekszik és vezeti az apát- és apátnő-benedi-
kálás liturgiáját. Ez azért lényeges, mert egyháztani szempontból 
a legtöbb szerzetesi közösségi is ehhez a helyi egyházhoz tartozik, 
annak ellenére, hogy a közösséget egy apát, illetve apátnő vezeti.38 
A benedikálásra továbbá olyan eucharisztikus ünnepen kerül sor, 
amelyen a püspök elnököl és a jelen lévő papok koncelebrálnak,39 az 
első koncelebráló státusza pedig az újonnan megválasztott apátot 
illeti meg.40

hogy a német Pontificale engedélyezze a pásztorbot használatát és átadá-
sát az apátnő-benedikálás alkalmával; Kaczynski arra hivatkozott, hogy 
az apátnői bot nem joghatóság, hanem a kolostori közösségben birtokolt 
tekintély jele. Vö. Frei, Die Feier der Äbtissinnenweihe, 235–236.

37	 Vö. Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 25, 18 és 20, 28.
38	 Lásd erről a püspökök pásztori feladatáról szóló zsinati dekrétum ren-

delkezéseit: „Azokban a dolgokban, melyek a nyilvános istentisztelettel 
– érintetlenül hagyva természetesen a szertartások különféleségét –, a 
lelkipásztorkodással, a népnek szóló igehirdetéssel, a Krisztus-hívők, kü-
lönösen a gyermekek vallási és erkölcsi nevelésével, a hitoktatásával és 
a liturgikus nevelésével, a klérus külső magatartási szabályaival és az 
apostolkodással kapcsolatosak, a szerzetesek, exemptek és nem exemp-
tek a helyi főpásztor hatalma alatt állnak. A katolikus szerzetesi iskolák 
is az általános szervezetet és felügyeletet tekintve a helyi főpásztorok 
alatt állnak; a vezetés joga azonban a szerzeteseké. A szerzetesek kötele-
sek mindazokat a rendeleteket végrehajtani, melyeket a püspökök tanácsa 
vagy konferenciája mindenki számára törvényesen elrendel” (CD 35,4).

39	 Vö. Praenotanda zum Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 4, 7.
40	 Vö. Praenotanda zum Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 5, 7.



106 Nagy Norbert

Végezetül érintenünk kell még egy olyan tényezőt, amely e zsinat 
után kiadott könyv kapcsán olyan témával van összefüggésben, amely 
nemcsak a liturgikus egyháztan szempontjából vizsgálódó kutatá-
sunk számára releváns, hanem nem kevés vitával kísért kérdéseket 
is felvet: azon apátok benedikálásáról van szó, akiknek joghatóságuk 
van egy meghatározott terület fölött. Ők azok az úgynevezett területi 
apátok, akik egyházjogi szempontból az egyházmegyékkel egy szinten 
elhelyezkedő területi apátságot vezetnek, mégpedig ordináriusként, 
s ezért tagjai a püspöki konferenciáknak is.41 Nem feladatunk köze-
lebbről áttekinteni e ma már igen kis számú apátság42 kialakulását és 
történetét,43 de röviden érdemes kitérnünk azokra a kérdésekre, ame-
lyeket maga az Ordo benedictionis abbatis et abbatissae is megemlít.

41	 Az 1983-as CIC két kijelentése egyházjogi és egyháztani szempontból meg-
világítja a területi apátság mibenlétét: „A részegyházak, amelyekben és 
amelyekből az egy és egyetlen katolikus egyház áll, először is az egyház-
megyék; ezekhez hasonló elbírálás alá esnek – hacsak az ellenkezője nem 
világos – a területi prelatúra és a területi apátság, az apostoli vikariátus 
és az apostoli prefektúra, valamint az állandó jelleggel létesített apostoli 
kormányzóság” (c. 368). „A területi prelatúra vagy a területi apátság Isten 
népének egy területileg körülhatárolt része, melynek gondozása külön-
leges körülmények miatt valamely prelátusra vagy apátra van bízva, aki 
azt megyés püspök módjára saját pásztoraként kormányozza” (c. 371, 1). 
Vö. Urs Brosi, Recht, Strukturen, Freiräume. Kirchenrecht, Theologischer 
Verlag, Zürich, 2013, 130–131.

42	 A területi apátságok kialakulásáról és a területi apátok, illetve apátnők 
szerepéről lásd Paschal Baumstein, Abbeyes, Territorial, in William M. 
Johnston – Christopher Kleinhenz (szerk.), Encyclopedia of Monasticism, 
Routledge, London, 2015, 2–4; Marek Derwich, Bishops: Jurisdiction and 
Role, ugyanabban a kötetben, 154–155; Michael von Fürstenberg, Exempla 
iurisdictionis mulierum in Germania septentrionali-orientali, Periodica 73 
(1984) 89–111; Michael von Fürstenberg, De abbatissa dignitatem archi-
diaconi habente, Periodica 78 (1989) 345–359; Elizabeth Connor, L’abbaye 
royale de Las Huelgas et la jurisdiction de ses abbesses, Collectanea Cister-
ciensia 50 (1988) 307–334; Michael von Fürstenberg, «Ordinaria loci» oder 
«Monstrum Westphaliae»? Zur kirchlichen Rechtstellung der Äbtissin von 
Herford im europäischen Vergleich (Studien und Quellen zur westfälischen 
Geschichte 29), Bonifatius, Paderborn, 1995.

43	 Az Annuario Pontificio pápai évkönyv szerint 2019-ben világszerte össze-
sen tizenegy területi apátság működött: hat Olaszországban (Monte Cas-
sino, Monte Oliveto Maggiore, Montevergine, Santissima Trinità die Cava 



107Az apát- és apátnő-benedikálás reformja

Az apátbenedikálás átdolgozott ünnepe négy helyütt olyan ki-
egészítést tartalmaz, amely azt a rendkívül ritka esetet szabályoz-
za, amikor olyan területi apát (abbas nullius) benedikálására kerül 
sor, aki joghatóságot kap egy meghatározott, az apátsághoz tartozó 
terület hívői és klerikusai fölött. A kiválasztott bemutatása után 
elsőként a pápa apostoli megbízásának kérdése merül fel,44 amely 
– a püspöki kinevezésekhez hasonló bulla formájában – az apátot 
püspökszentelés nélkül is joghatósággal ruházza fel Isten népének 
valamely része (portio populi Dei)45 és ezzel együtt egy részegyház 
vezetésére. E feladat néhány részletére rávilágítanak azok a későbbi 
kérdések, amelyeket az ünnep elnöke a homília után tesz fel a kivá-
lasztottnak.46

Először öt kérdés hangzik el az apát kolostori közösségének kere-
tében végzett szolgálatával kapcsolatban, majd három további kér-
dés következik, amely a helyi egyház pásztoraként szólítja meg az 
újonnan megválasztott apátot. Ezek a kérdések szó szerint a püspök-
szentelés liturgiájából származnak,47 és Isten népének közösségében 
helyezik el az apátot, abban a közösségben, amelyet munkatársaival 
(comministris), a papokkal és diakónusokkal együtt jóságos atyaként 
(pius pater) kell vezetnie (dirigere) az üdvösség útján (viam salutis).48 

de’ Tirreni, Subiaco, Santa Maria di Grottaferrata), kettő Svájcban (Maria 
Einsiedeln és Saint-Maurice), egy Ausztriában (Wettingen-Mehrerau), egy 
Magyarországon (Pannonhalma) és egy Koreában (Tokwon). Vö. Abbazie 
teritoriali, Annuario Pontificio, Vatikánváros, 2019, 1015–1017. Az akkoriban 
abbatia nilliusnak nevezett területi apátságok száma a II. vatikáni zsinat 
nyomán jelentős mértékben csökkent. 1976. október 23-án kiadott motu 
propriójában VI. Pál nemkívánatosnak minősítette további területi apát-
ságok létesítését, s egyúttal a meglévők fokozatos megszüntetését is el-
rendelte. Vö. Paulus VI, De Abbatiarum nullius dioeceseos innovatione, Acta 
Apostolica Sedis 68 (1976), 694–696; Baumstein, Abbeyes, Territorial, 4.

44	 Vö. Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 18, 10.
45	 A kifejezés a LG 23-ból származik, de VI. Pál motu propriójában is szerepel. 

Vö. Paulus VI, De Abbatiarum nullius dioeceseos innovatione, 696.
46	 Vö. Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 20, 10–12.
47	 Vö. De Ordinatione 1968, 19, 66 és De Ordinatione 1990, 40, 13–14.
48	 „Vis plebem sanctam, cum comministris tuis presbyteris et diaconis, ut 

pius pater, fovere et in viam salutis dirigere?”. Vö. Ordo benedictionis ab-
batis et abbatissae, 20, 12.



108 Nagy Norbert

A tanítói hivatal (munus docendi) és a megszentelői szolgálat 
(munus sanctificandi) alkotja a témáját két további olyan kérdésnek, 
amelyet feltesznek a kiválasztottnak. Az apátnak jó pásztor (pastor 
bonus) módjára nyomába kell erednie az eltévelyedetteknek, s vis�-
sza kell vezetnie őket az egyház közösségébe, Krisztus nyájába (ovili 
dominico).49 Végül felszólítást kap arra, hogy imádkozzon (orare) a 
nép üdvösségéért (pro populo sancto), és legjobb képességei szerint 
teljesítse pásztori szolgálatát (pastorale munus).50 A helyi egyház or-
dináriusaként a területi apát apostoli megbízás alapján végzi ezeket 
a szolgálatokat, közösségben van Róma püspökével és mindazokkal, 
akik helyi egyházat kormányoznak, e minőségénél fogva pedig sui 
iuris annak a püspöki konferenciának is tagja, amelynek területén 
az adott apátság található.51

Az apátbenedikálás szertartásrendje ebben az esetben két továb-
bi olyan kiegészítést tartalmaz, amely a területi apát benedikálásá-
hoz kapcsolódik. A rendi szabályzat és a jelvények (gyűrű, mitra és 
pásztorbot) átadása után a főcelebráns (akkor is, ha püspök) felkéri 
az újonnan megválasztott apátot, hogy foglalja el helyét a cathedrán, 
legalábbis abban az esetben, ha saját (apátsági) templomában be-
nedikálják, amely egyébként a helyi egyház székesegyházaként is 
szolgál. Ekkor az eucharisztikus ünnep főcelebránsaként kitüntetett 
szerepet kap: első ízben ünnepli az eucharisztiát helyi egyházának 
pásztoraként. Az addigi főcelebráns az első koncelebráló szerepét 
kapja.52 A csere rávilágít, hogy az adott helyi egyháznak ettől fogva 
új elöljárója van. A valamennyi jelen lévő pap, diakónus és a helyi 
egyházhoz tartozó hívők részvételével zajló, koncelebrált eucharisz-
tikus ünnep tehát praecipua manifestatio ecclesiae (SC 41), a területi 
apát pedig „nyája főpásztoraként” (SC 41) jelenik meg.

49	 „Vis oves errantes ut bonus pastor requirere et ovili dominico aggregare?”. 
Vö. Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 20, 12.

50	 „Vis Deum omnipotentem pro populo sancto indesinenter orare et sine 
reprehensione pastorale munus tuum exercere?”. Vö. Ordo benedictionis 
abbatis et abbatissae, 20, 12.

51	 Vö. CIC 1983, c. 450, § 1.
52	 Vö. Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 28, 18.



109Az apát- és apátnő-benedikálás reformja

Az apátbenedikálás szertartásrendjének utolsó betoldása a te-
rületi apát benedikálásának lezárását szabályozza. Kétszeres (a ko-
lostori közösségre és a népre irányuló) küldetésének szimbolikus 
megjelenítése érdekében a szöveg – a püspökszenteléshez hason-
lóan – előírja, hogy az újonnan megválasztott apát vonuljon végig 
a templomon, és áldja meg a hívőket, miközben a közösség az alka-
lomnak megfelelő éneket énekel (például a Te Deumot). Az ünnepé-
lyes áldás előtt az apát rövid beszédet mondhat az oltártól vagy a  
cathedrától. A beszéd elsődleges címzettje az egybegyűlt helyi egy-
ház népe (populo),53 amelynek lelki kormányzására az apát ordinári-
usként megbízást kapott. 

Mindazonáltal igencsak kérdéses, hogy ez a modell igazolható-e 
egyháztani és szentségtani szempontból. Elvégre ebben az esetben 
egy papra bízzák egy exempt egyházmegye kormányzását, anélkül, 
hogy részesülne a püspökszentelésben, vagyis az egyházi rend tel-
jességében (LG 26). A területi apát mind lelki, mind jogi téren veze-
tője lesz egy helyi egyháznak, s kormányzói funkciója kizárólag a 
pápai kinevezésen és egy egyházjogi aktuson alapul. Szentségtani 
szempontból ez a helyzet kizárólag fenntartásokkal fogadható el, s 
inkább negatívan ítélhető meg. E nehézségek hatására már VI. Pál 
olyan döntést hozott, amelynek értelmében jelentősen nehezebb, sőt 
gyakorlatilag lehetetlen lesz a jövőben területi apátságokat létrehoz-
ni,54 de a már meglévő területi apátságok száma is felülvizsgálandó 
és csökkentendő, sőt bizonyos körülmények között egyes területi 
apátságok meg is szüntethetők, területük pedig egy vagy több egy-
házmegyéhez kapcsolandó. 

E ponton azonban egy tényezőt mégiscsak ki kell emelnünk, 
amelyet pozitívan értékelhetünk: mégpedig azt, hogy az apátot a 
kolostori közösség választja. Elvégre az apátokat és az apátnőket 
nem kinevezik, hanem a közösség szabadon választja meg őket 
(rendszerint saját tagjai közül). Ugyanez történik olyan apát ese-
tében is, akire ordináriusként egy területi apátság vezetése hárul. 
A magyar bencés hagyományok szerint például az apátság min-
den olyan tagja jogosult a választáson való részvételre, aki már 

53	 Vö. Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, 32, 19.
54	 Paulus VI, De Abbatiarum nullius dioeceseos innovatione, 696.



110 Nagy Norbert

letette az örökfogadalmat, függetlenül attól, hogy pap-e vagy sem. 
Ez konkrétan azt jelenti, hogy a területi apátság esetében az ordi-
náriusi minőségben a helyi egyház vezetésére megbízást kapó apát 
megválasztásában klerikusok és laikusok egyaránt részt vesznek. 
A római hatóságoknak ugyan még jóvá kell hagyniuk a választás 
eredményét, de azt, hogy valamely helyi egyház vezetőjét – laiku-
sokból és klerikusokból álló – káptalan választja meg, a püspöki ki-
nevezések túlnyomó többségéhez kapcsolódó eljáráshoz viszonyítva 
rendkívülinek és kivételesnek kell minősítenünk. Célszerű lenne, ha 
ez az eljárás hozzájárulhatna a megyés püspökök kiválasztásának 
jövőbeli átgondolásához.

Összegző gondolatok

Az 1970-ben kiadott apátok és apátnők benedikálását taglaló szer-
tartáskönyv vitathatatlan érdeme, hogy szövegeivel és rubrikáival 
nagyban hozzájárult az apáti és püspöki szerepkör teológiai elvá-
lasztásához. Kritikus marad az a tény, hogy szimbolikáját tekintve 
a szertartás még mindig túl sok olyan elemet tartalmaz, amely a 
kevésbé tájékozott szemlélők számára a püspökszentelés liturgiá-
jával összekeverhetővé teszik a benedikálás rítusát. Ekkléziológiai 
szempontból az ordinárius apátok kiválasztásának módja azonban 
kifejezetten érdekes és alaposabb megfontolásokra sarkallhat. Ami-
kor jelenleg az egyház egyik legégetőbb kérdése a szinodalitás fogal-
mának teológiai tisztázása és gyakorlatba ültetése, akkor Isten szent 
népének hathatós bevonása a pásztorok kiválasztásának bonyolult 
folyamatába egy fontos és erőteljes jelzés lenne, valamint a hívőket 
közös felelősségvállalásra ösztönözhetné. Nóda Mózes professzor úr 
Isten népét ebben a szellemben neveli, képezi és vezeti a tudomány 
útján és a hit ösvényén. Hála és köszönet érte!



111Az apát- és apátnő-benedikálás reformja

Bibliográfia/Bibliography

Paulus VI, De Abbatiarum nullius dioeceseos innovatione, Acta 
Apostolica Sedis 68 (1976), 694–696.

Pontificale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Va-
ticani II instauratum, auctoritate Pauli PP VI promulgatum, Typis 
Polyglottis Vaticanis. Editiones typicae: De ordinatione diaconi, 
presbyteri et episcopi, 1968.

Pontificale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Va-
ticani II renovatum, auctoritate Pauli PP. VI editum, Ioannis Pauli 
PP. II cura recognitum. De ordinatione episcopi, presbyterorum 
et diaconorum. Editio typica altera, Typis Polyglottis Vaticanis, 
1990.

Aradi László, Az apátnő benedikálásának szertartása a középkori 
Magyarország monasztikus női szerzetesközösségeiben (doktori 
disszertáció), PPKE, Budapest, 2019.

Baumstein, Paschal, Abbeyes, Territorial, in William M. Johnston, 
Christopher Kleinhenz (szerk.), Encyclopedia of Monasticism, 
Routledge, London, 2015.

Bomm, Urbanus, Der neue Ritus der Abts- und Äbtissinnenweihe, 
Heiliger Dienst 27 (1973) 148–152.

Brosi, Urs, Recht, Strukturen, Freiräume. Kirchenrecht, Theologischer 
Verlag, Zürich, 2013.

Bugnini, Annibale, Die Liturgiereform 1948–1975. Zeugnis und Testa-
ment, Herder, Freiburg, 1988.

Connor, Elizabeth, L’abbaye royale de Las Huelgas et la jurisdiction 
de ses abbesses, Collectanea Cisterciensia 50 (1988) 307–334.

Derwich, Marek, Bishops: Jurisdiction and Role, in William M. Jo-
hnston (szerk.), Encyclopedia of Monasticism Volume I. A–L, 
Fitzroy Dearborn Publishers, Chicago–London, 2000.

Frei, Judith, „Bist du bereit, die dir anvertraute Schwestern zu Gott 
zu führen?“ Die Feier der Äbtissinnenweihe im deutschen Pon-
tifikale von 1994, in Winfried Haunerland, Otto Mittermeier, 
Monika Salle, Wolfgang Steck (szerk.), Manifestatio Ecclesiae. 



112 Nagy Norbert

Studien zu Pontifikale und bischöflicher Liturgie (Studien zur Pas-
toralliturgie 17), Pustet, Regensburg, 2004.

Jeggle-Merz, Birgit, Liturgische Wirklichkeit – Eine Standortbestim-
mung, in Martin Klöckener, Eduard Nagel, Hans-Gerd Wirtz 
(szerk.), Gottes Volk feiert ... Anspruch und Wirklichkeit gegenwär-
tiger Liturgie, Deutsches Liturgisches Institut, Fribourg, Trier, 
2002, 37–63.

Nocent, Adrien, Die Benediktion eines Abtes, in Aimé-Georges Mar-
timort (szerk.), Handbuch der Liturgiewissenschaft Bd. 2, Herder, 
Freiburg, 1963.

Nocent, Adrien, L’Ordo benedictionis abbatis et abbatissae, Rivista 
liturgica 60 (1973).

von Fürstenberg, Michael, De abbatissa dignitatem archidiaconi 
habente, Periodica 78 (1989) 345–359.

von Fürstenberg, Michael, Exempla iurisdictionis mulierum in Ger-
mania septentrionali-orientali, Periodica 73 (1984) 89–111.

von Fürstenberg, Michael, «Ordinaria loci» oder «Monstrum Westp-
haliae»? Zur kirchlichen Rechtstellung der Äbtissin von Herford im 
europäischen Vergleich (Studien und Quellen zur westfälischen 
Geschichte 29), Bonifatius, Paderborn, 1995.

von Severus, Emmanuel, Abts- und Äbtissinnenweihe, in Klein-
heyer, Bruno – von Severus, Emmanuel – Kaczynski Reiner  
(szerk.), Sakramentliche Feiern Bd. 2, Pustet, Regensburg, 1984. 



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.07

Változó liturgiák az Örök Isten 
szolgálatában

PÉTER ISTVÁN

Babeș–Bolyai Tudományegyetem, Református Tanárképző  
és Zeneművészeti Kar, Kolozsvár (RO)

istvan.peter@ubbcluj.ro

„Mindenek ékesen és jó renddel legyenek.” (1Kor 14,40)

A meglepetések hétköznapi eseménynek számítanak életünkben. 
Mégis vannak olyan meglepő események, történetek, amelyek több 
figyelmet érdemelnek és kérnek, mint amennyit a meglepődés pil-
lanatnyi átélése hordozna. A mai történelemértelmezési térben 
minden bizonnyal meglepő eseménynek számíthat az, hogy 1863. 
március 9-én Bukarestben lebontottak egy magyar református 
templomot.1 Igen. Lebontották. Azt a fatemplomot, amely 1815 óta 
létezett, de szűkössé és korhadttá vált. Lebontották, hogy helyette új 
templomépítésbe kezdjenek az akkori Bukarestben élő, számukban 
folyamatosan gyarapodó reformátusok. Ez az esemény akkoriban is 
hírértékkel bírt. Olyannyira, hogy nemcsak a református gyüleke-
zet számára vált mérföldkővé a gyülekezeti élet eseményei között, 
hanem a kor fővárosi vezető személyiségei, de az ország jeles sze-
mélyiségei számára is jelentős eseményként szolgált.

A történet azért érdekes és izgalmas, mert az nemcsak egy új 
templom építésének a története, hanem liturgikatörténeti szempont-
ból is fontos adatokat közvetít.

1	 Koós Ferenc, Életem és emlékeim 1828–1890, II., Alexi, Brassó, 1890, 82.



114 Péter István

Mit keresnek reformátusok  
a 19. századi Bukarestben?

A mai román történetírás jobbára olyan események narratíváját 
tartja fontosnak, amelyben a politikai/etnikai viszonyok elemzése 
folyamatos történelmi konfliktusokat feltételez a magyar–román 
együttélés/szomszédság kapcsolati rendszerében. Ez azonban nem 
mindig volt ennyire hangsúlyos: voltak történelmi idők, amikor 
nemcsak Erdély, hanem az egész magyar nemzetterületről érkező 
magyarok kerestek megélhetést, menedéket, rejtekhelyet a „Re- 
gátban”,2 ahol sajátos történelmet írtak, de munkájuk, szorgalmuk, 
szaktudásuk rendjén elismerést vívtak ki maguk és közösségeik, ve-
zető személyeik számára.

A Kárpátok peremvidékén élő székelyek és magyarok folyamatos 
kapcsolatokat ápoltak a Kárpátokon túli, keleti és déli területeken 
lakókkal, akikkel nemcsak gazdasági, de esetenként családi kapcso-
latokat is szőttek. Amúgy a mindenkori nagypolitika, a különböző 
gazdasági, politikai, történelmi események szüntelenül gondoskod-
tak arról, hogy a Kárpátok két oldalán élő népcsoportok folyamatos 
kapcsolatban legyenek/maradjanak egymással, és szükség esetén a 
határ túlsó oldalán keressék mindazt, amire szükség lenne: boldo-
gulást, megélhetést, nyugalmat, szerelmet. Sokan közülük hivata-
los iratok birtokában lépték át a határt, míg mások a hegyek ismert 
ösvényein, minden hivatalos irat nélkül adtak-vettek, mentek-jöt-
tek, vagy csak mentek. A „mezsgyéken” élő magyarok és románok 
a mindennapi életben gond nélkül tanulták meg egymás nyelvének 
alapszavait, amelyek segítségével a határ bármely oldalán boldo-
gulni lehetet.

2	 A Regát („regat”) a román ókirályság. Előzménye Moldva és Havasalföld 
(Olténia és Munténia) egyesülése 1859-ben Alexandru Ioan Cuza fejede-
lemsége idején. Kezdetben, 1859-ig a terület a „Duna-fejedelemségek” meg-
nevezést viselte, 1862-től Románia néven ismerjük. A Hohenzollern királyi 
családot 1866-ban hívták meg az ország vezetésére. I. Károly előbb fejede-
lem lett, majd 1877-ben, a függetlenség elnyerése után királlyá koronázzák. 
Ettől kezdve említik „Regát” néven Romániát az erdélyi magyarok.



115Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában

A székelyföldi törpebirtok nem biztosított megfelelő életmódot 
az általában túlnépesedő családoknak, így az utódok közül többen 
is arra kényszerültek, hogy valahol megélhetést keressenek, mes-
terséget tanuljanak. A mai gyakorlat szerint a boldogságot keresők 
nyugat felé indulnak. A 18–19. századi székely fiatalnak még Kolozs-
vár is nagyobb távolságra feküdt, mint a moldvai vagy havasalföldi 
részeken fekvő bojári birtokok vagy kialakuló, fejlődésnek induló 
városkák, esetleg nagyobb városok, amelyek folyamatos munkaerő-
hiánnyal küzdöttek.

Az 1848–49-es szabadságharcban való részvétel sok székely szá-
mára az üldözöttséget is jelentette: a megtorlásra felbuzdult osztrák 
császárság irányában nem volt ajánlatos megélhetést keresni. Ezért 
is maradt többnyire egyetlen lehetőségként a kelet- és az óromániai 
fejedelemségek. Többnyire szezonmunkára indultak: tavasztól őszig, 
szántástól aratásig, szüretig, azzal az eltökélt szándékkal, hogy a 
megszerzett pénzzel hazatérnek, saját földet, igaállatot, munkaesz-
közt vásárolva itthon keresik majd a jövendőbeli boldogulást.

A vándorlást választó magyarok száma az idők folyamán folya-
matosan változott, de ritkán csökkent: a népes székelység a száza-
dok folyamán többször is „kinőtte” az életterét, így a megnövekedett 
népesség mentén keletkező „népfelesleg”3 folyamatosan új utánpót-
lást biztosított a befogadó célország számára. A kitelepedettek nép-
mozgalmi veszteségét erősítette azok száma, akik időközben az új 
környezetben töltött hosszabb idő, sajátos kulturális, vallási, nyelvi 
háttér hiánya miatt folyamatosan beolvadtak, vallást, nemzeti ho-
vatartozást cseréltek…

A 19. századot bizonyos tekintetben mérföldkőnek tekinthetjük 
a Kárpátokon túli vidékekre települt magyarok vonatkozásában: 
számbelileg elég sokan lettek már ahhoz, hogy közösségekbe szer-
veződjenek, közöttük kialakult egy tehetősebb, vagyonosabb réteg, 
akinek megerősödött az igénye a szervezett egyházi, közösségi, kul-
turális élet iránt, így a nagyobb és fontosabb központokban, váro-
sokban fejlődésnek indult a közösségi élet megszerveződése.

3	 Venczel József, A székely népfölösleg, Hitel 1 (1942) 18–32 (30).



116 Péter István

Fontos epizód a fejedelemségek történetében, amikor a török 
birodalom gyengülése, az orosz cárság erősödése és a nyugati ha-
talmak terjeszkedési politikája következtében Cuza fejedelem kor-
mányzása alatt 1859-ben létrejön Moldva és Havasalföld egyesülése. 
Lucian Boia történész erre az időszakra datálja a modern Románia 
kialakulásának kezdetét,4 amikor a fejedelemségekben is megjelenik 
a nyugati kultúrához való felzárkózás igénye, miután évszázadokon 
keresztül politikai és gazdasági téren egyaránt a török birodalomhoz 
kötődtek. A felvilágosult nagybojári arisztokrácia, de ugyanebben 
az időben a magyar értelmiség is Párizs irányába orientálódik. Ké-
sőbb innen is adódik Bukarest beceneve: „a kis Párizs”. Ezért is hív-
ják meg királynak a Hohenzollern családot. Az új uralkodó, Károly 
személyében olyan konzervatív vezetője lesz az országnak, akinek 
célja a töröktől való függetlenedés, a gazdasági fejlődés és a belső 
konszolidáció. Ezért is nyit főleg a Habsburg és német birodalommal 
való együttműködés irányába, de ezzel a többi nyugati civilizáció és 
hatalom felé is megnyílik az út.

Erőteljes minőségi változások jellemzik úgy a gazdasági, mint a 
politikai életet ebben az időszakban: a Cuza fejedelemségét is, utána 
a királyság létrejöttével kialakult országét is. Elkezdődik a modern 
román állam kiépítése: új alapokra épül a jogalkotás, kiépül a pénz-
ügyi és bankrendszer, szállítás, utazás, ipari termelés, a mezőgazda-
sági munka új koncepció szerint szerveződik stb. A termelékenység 
és gazdasági élet fejlődésének köszönhetően a bérezések rendjén 
is minőségi javulás észlelhető: így a szakképzett, jó mesterséggel, 
munkabírással, szorgalommal rendelkező magyar munkások nem-
csak a létminimum küszöbén élésért dolgoznak, hanem megtakarí-
tást, felhalmozást is eszközölhetnek és kulturális, hitbéli életükre is 
jobban figyelhetnek. Ez a törekvés nem mindig szárnyalhat töretlen 
lendülettel: esetenként a keleti ortodoxia és a törökök által megjele-
nített muszlim vallás hitvilágával kerül kapcsolatba és konfliktusba 
idegensége, mássága következtében. Emellett az ébredező román na-
cionalizmus sem kedvez minden efféle törekvésnek, mert a saját sza-
badságeszméje mellett homogén, egynyelvű állameszmét ápolgat.

4	 Lásd Lucian Boia, Istorie și mit in conștiința românească, Humanitas, Bu-
curești, 1997.



117Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában

Az is napi jelenség, hogy a magyar vállalkozók, kereskedők in-
kább németnek vallják magukat, mintsem a bojároknál szolgáló ma-
gyar cselédekkel, kocsisokkal egyenrangúnak tekintsék és ennek 
megfelelően kezeljék őket. Makkai azt is megemlíti, hogy a 19. század 
végén azzal fenyegették meg azokat a gyári munkásokat, akik nem 
voltak hajlandók a nevüket elrománosítani és felvenni a román ál-
lampolgárságot (ez automatikusan jelentette a más állampolgárság 
elvesztését), hogy elbocsájtják a munkahelyről őket.5

Templom az idegen földön

A hazájuktól messze kerülő székelyek számára a hitélet az egyik 
legfontosabb fogódzó a mindennapok megpróbáltatásai, kihívásai, 
gondjai közepette. A személyes imádság fontos eleme ennek, de leg-
fontosabb színtere a mindenkori templom marad. Ezért is igyekeztek 
többnyire mindenhol, ahová az élet kihívásai sodorták őket, közös-
ségbe szerveződve templomot és iskolát építeni, működtetni.

A „bukaresti evangélium szerint reformált egyház” 1815. május 
14-én tartotta első istentiszteletét. Sükei Imre református lelkész 
volt az egyházközség megszervezője, aki az istentiszteleteket abban 
a templomban tartotta, amelyet korábban a szász lutheránusokkal 
közösen használt a magyar közösség alkalmanként.6 A kivándorol-
tak magas számát jelzi az a tény, hogy a gyülekezethez csakhamar 
olyan sokan csatlakoztak, hogy nem fértek a templomban. Emiatt 
anyagi hátterű konfliktus kezdődött a szász luheránusok és a ma-
gyar reformátusok között, mert míg korábban a kisszámú gyüleke-
zetnek ingyen adták használatba a templomot, úgy a megnövekedett 
gyülekezettől már jelentős bérleti díjat, évi 400 lejt kértek. A gyüle-
kezet önerőből 100 lejt tudott felajánlani, de az ajánlatot a szászok 
nem fogadták el, és a templomból kitiltották a református közössé-
get.7 Emiatt arra kényszerültek, hogy más megoldást keressenek.

5	 Makkai László, Magyar-román közös múlt, Teleki Intézet, Budapest 1948, 
231.

6	 Koós, Életem, II., 78. 
7	 Koós, Életem, II., 79.



118 Péter István

A legészszerűbb megoldás a saját templom építése volt, így el is 
határozták egy önálló templom építését. Sükei Imre lelkész 1815-ben 
és 1817-ben Erdélyben, 1820-ban Magyarországon gyűjtött a templo-
mépítésre, és annyi pénz gyűlt össze, hogy 1821–22-ben elkezdték a 
fatemplom építését. A bukaresti angol konzul jelentős adományának 
köszönhetően a templom és torony felépült, harangja és orgonája is 
a helyére került. A későbbi adományoknak köszönhetően 1600 csá-
szári arany tartaléka is lett az egyházközségnek, amelynek kamata-
iból biztosítani tudták a lelkész és tanító fizetését. Ennek ellenére a 
tanítók fizetésére nagyon csekély összeget szántak, amiből nehezen 
lehetett megélni. Emiatt a fiatal tanítók rövid időn belül váltogatták 
egymást.8

A templom külső és belső berendezése igyekezett igazodni a kör-
nyezeti elvárásokhoz: a torony csúcsán és a templomhajó tetőzetén 
kereszt volt, magas oltár, feszületek és gyertyák az oltár körül, hogy 
a protestáns vallást szinte egyáltalán nem ismerő ortodoxok keresz-
tyén közösség templomaként tekintsenek rá, és ne pogányokként ke-
zeljék őket. A temetőkert a templom körül volt, de szűknek bizonyult, 
és sok esetben alig néhány év után kénytelenek voltak a gazdátlan 
sírokból kiásni a holtakat, hogy az újaknak helyet biztosítsanak.9

A templomépítéshez az akkori fanarióta fejedelemhez, Alexandru 
Suțuhoz fordultak engedélyért, akinek az uralkodása alatt szabadon 
gyakorolhatták hitüket, zavartalanul tarthatták meg az istentiszte-
leteiket és ünnepeiket. Koós feljegyzése szerint azonban a fejede-
lem nem válaszolt a megkeresésre (1821 elején meghalt). Az osztrák 
Ágencián10 keresztül szóbeli értesítés érkezett „ágens Fleischackel 
von Hackenau” tolmácsolásában: „Építsenek a reformátusok bátran 

8	 Az elbújdosott magyarok Oláhországban. Utazása után írta Ürmösy Sándor, 
Kolozsvárt, Az ev. ref. főiskola könyv- és kőnyomó intézetében, Tilsch és 
Fia, 1844, 56.

9	 Ürmösy, Az elbújdosott magyarok, 60, de Koós is ugyanerre panaszkodik, 
amikor átveszi bukaresti parókiáját: Életem, II., 8.

10	 Az Osztrák Császárság Konzuli Hivatalaként működő intézmény, amely a 
román területeken élő Osztrák–Magyar Monarchiához tartozó állampol-
gárság nélküli személyek ügyeit lett volna hivatott intézni, de a szabad-
ságharc leverése után többnyire csak az idemenekültek felkutatásával 
foglalkozott.



119Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában

templomot, nem találnak semmi akadályra, mert az én országomban 
tolerantia van.”11

Sükei Imre 1815–1848 között, tehát 33 évig volt Bukarest papja, 
a templom mellett ő építette a parochiális épületeket, sőt később a 
templom mellé fából haranglábat is. Ott halt meg, oda temették a 
templom mellé feleségével együtt.

Bukarest második lelkésze Péterfi Albert volt, aki 1840-ig Nagye-
nyeden volt tanár. Tevékenyen részt vett az 1848-as szabadság-
harcban, így ennek leverése után menekülnie kellett: előbb 1848-
ban Enyedről Brassóba, majd 1849-ben Ploiești-re menekült, onnan 
Bukarestbe ment, s ott 1849. május 24-én elfoglalta az üresedésben 
lévő református papi állást. 1850 márciusában meg is halt, 49 éves 
korában. Az ügy kuriózuma, hogy nem kapott semmiféle hivatalos 
kinevezést vagy megerősítést a szolgálatra, sőt az Erdélyi Reformá-
tus Főkonzisztóriumnak tudomása sem volt arról, hogy ott szolgál.12 
Azért az is beszédes, hogy az egyházi vezetők közül két évig senki 
sem kérdezte meg a bukarestieket, hogy van-e papjuk...

Bukarest harmadik papja, Dimény József is tragikus sorsú, mene-
kült ember volt: Alvincen a román lázadók rágyújtották a parókiát, 
alig tudott családjával elmenekülni. Felesége ebbe rokkant és halt 
bele. A fia eltűnt a szabadságharcban. Három lánya közül egyet Bu-
karestben temetett el: elsőnek abba a temetőbe, amelynek a terüle-
tét ő szerezte meg a bukaresti városi tanácstól magyar temetőnek. 
Ráadásul őt magát 1852-ben hazarendelték Erdélybe azzal a váddal, 
hogy menekülteket bújtatott, le is tartóztatták és Gyulafehérváron 
bebörtönözték. Ott halt meg 1854-ben.13

Őt követte 1855-ben a szintén szabadságharcos menekült Koós 
Ferenc. Koós szembesült azzal, hogy a régi templomban nem is fér-
nek, a faszerkezet is nagyon elkorhadt, így eljutott az új templom 
építésének gondolatához. Ezért bontottak le Bukarestben magyar 
református templomot. Hogy helyette újat építsenek.

11	 Koós, Életem, II., 80.
12	 Koós Ferenc, Életem és emlékeim 1828–1890, I., Alexi, Brassó, 1890, 381.
13	 Koós, Életem, I., 383.



120 Péter István

A liturgiák elszabadulása

Az Istent kereső embernek pontos útmutatásra, követhető és járható 
életpályára, segítő közösségre és világos, pontos intézményi belső 
kultúrára (egyházi törvényekre) van szüksége. Az elsőben a hitval-
lások, a másodikban az ige, a harmadikban a közösségben megélt, Is-
tent kereső élet, míg az utóbbiban az egyházi Kánon lehet segítsége.

A mindenkori egyháznak örökös kérdése, hogy miként kerülhet 
közelebb Istenhez, és milyen utakon vezetheti vissza a kegyelmes 
Istenhez a mindenkor megtévedt embert. A helyes és pontos isten-
tisztelet megéléséhez elengedhetetlen, hogy olyan módon keresse az 
Istennel való találkozás lehetőségét, amelyben ez maradéktalanul 
meg is valósulhat. Nóda Mózes, a kolozsvári római katolikus teológia 
tanára Romano Guardini egyik gondolatával indítja a liturgikáról 
írott könyvét: „A liturgia valójában nem is más, mint elimádkozott 
hitvallás”.14

Ezek szerint a mindenkori ember ezért keresi a különböző te-
rekben azokat a megfelelő cselekvési lehetőségeket, amelyek rend-
jén személyes beszédben – imádságban – megvallhassa az Istenhez 
tartozás élő reményét és bizonyosságát, és ennek rendjén élő kap-
csolatot alakíthasson ki Istennel, a Teremtő, Megváltó és Új életre 
elhívó Atyával.

A református egyházi szertartás(ok) hosszú fejlődési folyamat 
mentén alakultak (alakulnak). A liturgika történetét itt és most nem 
tekintjük átfogó célnak, csupán ízelítőt szeretnénk adni belőle és 
valamiféle támpontot, magyarázatot keresni arra nézve, ami a 19. 
századi, Kárpátokon kívüli magyar gyülekezetekben liturgiának ne-
veztetett.

A reformáció kezdetekor az istentiszteleti szertartás változása 
nehézkes folyamatnak tűnt. Hiába valósult meg a hitvallások re-
formja, az istentiszteleti rend ehhez való alkalmazkodása, megvál-
toztatása sokkal nehezebb feladatnak tűnt. A reformáció századának 
végére a református istentiszteleti szertartásban még nem jelentek 

14	 Nóda Mózes, Liturgika, Kolozsvári Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 2005, 9.



121Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában

meg azok a sajátos elemek, amelyek mentén valóban elkülönült vol-
na a többi egyházétól és jelezte volna svájci sajátosságát.

Ez annak is betudható, hogy Luther tanai hamarabb kerültek be 
a köztudatba, így az általa átdolgozott istentiszteleti rendtartás is.  
Ő ugyanis nem vetette el teljesen a misét, hanem annak elemeit 
megreformálta: elhagyta az áldozati jellegét, helyett központi elem-
mé az anyanyelvű igehirdetést tette, és ebbe foglalta bele az úrva-
csorázást mint az istentisztelet szerves részét. Nála a papi öltözet 
sem változott, sőt megtartotta az oltár és a kereszt használatát is.

Az újonnan megalakuló református egyházak is ezt a gyakorlatot 
követték, de igyekeztek mielőbb kihagyni mindazokat az elemeket, 
amelyek nem illeszkedtek a református hitvallásokhoz. Ennek elle-
nére a helvét típusú rendtartás csak későbbi időkben, a 17. században 
vált egyházunk szervesebb részévé.15

Az első magyar ágendát 1550-ben Heltai Gáspár Luther liturgiá-
ja alapján készítette el és adta ki, azzal a céllal, amit a címlapra rá 
is nyomtattatott, hogy „mindenek jó renddel legyenek”. Huszár Gál 
1557-ben levélben azt kéri Bullingertől, hogy a helvét irányt követő 
gyülekezeteknek és lelkészeknek készítsenek és küldjenek megfele-
lő szellemiségű liturgiát, amit Bullinger meg is tett. Azt a liturgiát, 
amelyet küldött, Huszár Gál a hazai igényeknek megfelelően mó-
dosította és ki is adta, de nem talált kedvező fogadtatásra, csak pár 
gyülekezet vezette be.

1563-ban Melius Juhász Péter közölt bizonyos útmutatásokat az 
istentiszteleti új rendre tekintve,16 de ez valójában nem is tekinthe-
tő liturgiának, hanem inkább olyan leírásnak, amelyben az egyes 
elemek tartalmi kérdéseivel foglalkozik: nem határoz meg sorren-
diséget az egyes liturgikai elemek között, mint ahogy azt sem jelöli 
meg, hogy az énekek milyen más elemek között kaphassanak helyet. 
Bőven ír az úrvacsoraosztás mikéntjéről, esketésről, keresztelésről, 
de nem ad pontos leírást a temetések rendjéről.

Látnunk kell, hogy ebben a korszakban a teológusok figyelmét és 
energiáját folyamatosan a tanok tisztázása és védelmezése kötötte 

15	 Lásd Kolumbán Vilmos József, Melotaitól Backamadarasi Kis Gergelyig, 
Református Szemle 95 (2002) 86–97 (86).

16	 Melius Juhasz Péter, Válogatott praedicatiok, Debrecen, 1563, 375.



122 Péter István

le a katolikus–lutheránus–református–antitrinitárius–anabaptista 
sokszögben, és nem az istentisztelet rendjének és elemeinek tisz-
tázása. Azt is látjuk, hogy a liturgiához kapcsolódó ének- és imád-
ságirodalom is fontossá válik, hiszen helyettesíteni kell azokat az 
énekeket, amelyek nem illeszkednek az új tanításhoz.17

Hiába volt minden reformátori egységtörekvés, zsinati döntés, a 
különböző vidékek gyülekezetei olyan istentiszteleti rendet követ-
tek, amelyet a környezetükből ellesett elemek alapján maguknak az 
új tanítások mentén összeállítottak. Volt, ahol térdelve imádkoztak, 
volt, ahol állva, bizonyos ünnepeket megtartottak, másokat elvetet-
tek, volt, ahol a templombelsőt átalakították az új tan szerint, máshol 
meghagyták az eredeti berendezést. Az átmeneti idő is hosszabbnak 
bizonyult a régi dolgok, szokások, istentiszteleti formák megváltoz-
tatásához, mint azt korábban gondolták volna: megváltoztatni a ko-
rábbi vallásos élet szokásait esetenként kockázatosnak is tűnhetett: 
hátha olyasmit hagynak el, ami fontos az isteni tiszteletben?

Egységtörekvések és újabb sikertelenségek

A liturgiális sokszínűség nemcsak vallásgyakorlási szabadságot mu-
tatott fel, de az egyházi rendezetlenség állapotát is. Ennek köszön-
hetően megjelent az egységes liturgia, az egyházi rend kialakításá-
nak igénye is. Az 1606-os marosvásárhelyi zsinaton Tasnádi Ruber 
Mihály püspök vezetésével megszületett az új egyházi kánon, amely 
már az egységes liturgia igényével lép fel, hogy elejét vegye az eset-
leges rossz szokásoknak, lelkészi fegyelmezetlenségnek és szaba-
dosságnak. Melotai Nyilas István dolgozta ki az új ágendát, de a zsi-
nattól számítva bő tizenöt év kellett elteljen, amíg megszövegezte.18 

17	 Kolumbán, Liturgia-egyesítési törekvések, 87.
18	 „Eleitől fogva nagy kívánsággal óhajtották mind az Egyház szolgák körül 

némellyek, s minda Külső Renden lévő Értelmes Emberek, hogy az Ek-
léssiában lenne mind egy a Keresgélésnek, ÚR Vatsorájának ki szolgál-
tatásának, és az Házasulandóknak egyben adattatásoknak Módja. Mert 
valamennyi Gyülekezetbe bé megy, majd meg annyi formát látsz, a meg-
jegyzem Szolgálatnak rendiben: annyira, hogy az Egyházi Emberrel együtt 
változik a Keresztelésnek és az ÚR Vatsorájának Módja is. Melly miatt nem 



123Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában

Az új ágendát sokan fogadták kitörő lelkesedéssel, mégsem vált el-
fogadottá és népszerűvé.19

1619-ban a küküllővári generális zsinat szorgalmazta az egységes 
ágenda elkészítésének szükségességét: „Tetszett azért, hogy ez jelen 
való időhöz is állapothoz szabott bizonyos könyörgésnek formája 
írattassék, mellyel az egész országban levő Ekklésiák éljenek, míg az 
idő kívánja. Minden egyházi szolga azért magának megszerezni és 
azzal élni az ő Ekklésiájában, az Ekklésiának nehéz büntetése alatt 
elmulatni ne merészelje.”20

1636-ban Samarjai János adott ki egy új liturgiát, amelyben min-
den irányban próbált megfelelni: helvét irányú elemeket hozott be, 
de katolikus és lutheránus tartalmakkal, formával. Nem is terjedt el 
valójában, hanem megmaradt kuriózumnak.21

1638-ban a nagyenyedi zsinat kötelezte a lelkészeket, hogy a Mi-
atyánk és más imádságok alatt letérdepeljenek: „Imponáltatik min-
den helyeken, hogy a pásztorok templomban, cenakor, temetőben 
is, Miatyánk mondásakor, esketéskor, kereszteléskor és minden kö-
nyörgéskor, a katedrán kívül, letérdepeljenek.”22

Az 1642-es nagyenyedi és az 1643-as marosvásárhelyi zsi-
natok végzéseiben puritán hatások fedezhetők fel, amikor arról 

tsak a Keresztyén Közegnek, de még az Értelmes Embereknek is elméjek 
megtántorodik, és megháboríttatik. [...] De a mi szegény együgyű Atyánkfi-
ai is, mikor az Egyházi Szolgálatra adják magokat, egyebektől keresgetik 
elő Módját e Szolgálatnak, és így valamennyi fő, annyi a Szolgálatnak Mód-
ja holott nem szabad volna ilyen idvességes és méltóságos Szent Szolgálat-
nak rendiben, senkinek újjabb Formát követni, mert egy az Evangélium, 
egy a Hit, egy a Közönséges Eklésia, egy a Kereszség s egy a Vég Vacsora; 
tehát a kiszolgáltatásnak Módjának is egynek kell lenni, hogy mindenek 
ékesen és jó renddel legyenek az Eklésiában.” Lásd Melotai Nyilas Ist-
ván: Agenda, az az Anyaszentegyházbeli szolgálat szerint való tselekedet, 
Gyulafehérvár, 1621, 2

19	 A különböző liturgiák elemeinek sorrendiségét és összehasonlítását lásd 
Kolumbán, Liturgia-egyesítési törekvések, 88–90.

20	 Illyés Géza, Az erdélyi református zsinatok végzései. (Kézirat.) Főkonzisz-
tórium Levéltára. Kolozsvár, 30.

21	 Lásd Kathona Géza, Samarjai János gyakorlati theológiája, Thelológiai 
Szemle 1940-ben kiadott pótfüzete.

22	 Bod Péter, Erdélyi református zsinatok végzései. 1606—1762, Kolozsvár, 1999, 
47.



124 Péter István

rendelkeznek, hogy a hétköznapi istentisztelet alkalmával délelőtt 
az imádság után ótestamentumi, délután pedig újtestamentumi részt 
kell felolvasni minden magyarázat nélkül. Az éneklés rendjén is érez-
hető a puritánok hatása, amikor úgy rendelkeznek, hogy énekelhetők 
ugyan az új francia dallamú énekek is, de az Öreg Graduált el ne 
hagyják.

A 18. század elején a zsinati határozatokból érezhető az, hogy 
a lelkészek ágendaújítást vezettek be a mindennapi istentiszteleti 
gyakorlatba. Ez abból állt, hogy elhagyták a kötelező imádságokat, 
és helyettük saját imádságaikat mondták el. 

1781-ban a széki zsinaton az ágendával kapcsolatosan érdekes 
határozatot született: már 1770-ben Mária Terézia királyi rendelet-
ben kötelezte a zsinatot az ágenda szövegének módosítására, de a 
zsinat csak most foglalkozott vele. A császárnő azt rendelte el, hogy 
az esketési liturgia esküszövegéből hagyják el az alábbi szakaszt: 
„valamig tisztességében és tisztaságában megmarad”. Azért volt 
erre szükség, mert egy főúri házasság felbontását erre alapozva te-
hette meg az udvar.23

Ugyanakkor a türelmi rendelet (1781) megjelenése elhozta a ma-
gyar protestáns egyházaknak a szabad vallásgyakorlat lehetőségét, 
és ismét felerősítette azt a vágyat, hogy egységes liturgia szülessen 
meg. Az 1791-es budai zsinaton fogalmazódott meg ez először, majd 
1811-ben a Tiszáninneni Egyházkerület közgyűlése fogalmazott ek-
ként: „Már nagy ideje annak, hogy a magok szent Vallásának tisz-
taságát és szép rendét szerető Magyar Reformátusok, szomorúan 
képtelenek azt tapasztalni, hogy ha szintén ők a magok hitbeli Tu-
dományaikra nézve, a Helvétziai Vallástételt mindnyájan eggyaránt 
követték, és követik is, de mégis a vallásbeli külső Rendtartások 
tsaknem annyiféleképen gyakoroltatnak, a mennyi Gyülekezetek 
találtatnak.”

De olyannyira nem történt előrelépés, hogy az egyházkerüle-
tekben sorra jelentek a meg a saját és sajátos ágendák (Veszprémi 
Agenda, 1805; Dunáninneni Agenda, Vác, 1806; Tiszáninneni Liturgia, 

23	 Kolumbán, Liturgia-egyesítési törekvések, 92.



125Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában

Onga, 1811; Fürdős Lajos Agendája, Kecskemét, 1847; Révész Bálint, 
Egyházszertartástani Beszédek, 1853; Erdélyi Agenda, 1855.24

A türelmi rendelet azt is eredményezte, hogy a magyarországi 
protestáns felekezetek is keresték az egységesülés lehetőségét annak 
következtében, hogy 1817-ben megfogalmazódott a porosz evangéli-
kus–református unió gondolata. Három dologban tartották fontosnak 
az egyeztetést: az úrvacsora, a predestináció és a liturgia kérdésé-
ben. Megegyeztek abban, hogy a két egyház úrvacsoratanában alig 
vannak különbözőségek, a predestinációtan összehangolását úgy 
gondolták megoldani, hogy a predestinációt Isten mindent tudásával 
lehet helyettesíteni. A liturgia ügyét egy közös ágenda kiadásában 
gondolták megoldani. De ez a vállalkozás sem valósult meg.25

Mi zajlik a Regátban és Bukarestben?

A regáti részbe áttelepedett, a különböző településeken szétszóró-
dott magyarok vallási élete sok esetben teljes nélkülözések közepet-
te zajlott: nemcsak papjuk nem volt, de templomuk, temetőjük, litur-
giájuk, néha még saját vallásuk sem. A 19. század egyik erdélyi utazó 
lelkésze, Ürmösy Sándor, miközben átutazott Havasalföld jelentős 
vidékein, a következő állapotokat rögzíti: „Kis Kimpiánfalván”26 egy 
özvegy gyermektelen nő arról panaszkodik, hogy a magyarokat az 
ortodox egyház nem tekinti keresztyéneknek, és nem temetik el, 
vagy csak óriási pénzösszeg ellenében, de nem a köztemetőbe, ha-
nem csak a falu határába.27

Nagy Kimpián28 városában a leggazdagabb román kereskedő fele-
sége nagyajtai származású székely nő volt, aki azzal a feltétellel lett 
a felesége, hogy megőrizheti vallását, nyelvét. Az otthoni unitárius 
esketési szertartás után átköltöztek Havasalföldre, de itt már arra 

24	 Fekete Károly, A református liturgikák története a 19–20. században, Re-
formátus Szemle 96.6 (2003) 593–617 (592).

25	 Fekete, A református liturgikák, 594.
26	 Poiana Câmpina településsel azonosítható.
27	 Ürmösy, Az elbújdosott magyarok, 19.
28	 A mai Câmpina városa lehet.



126 Péter István

kényszerült, hogy áttérjen ortodoxnak. A településen közel kétszáz 
barcasági lutheránus magyar élt, akiknek nem volt lelkészük, így 
még alkalmi istentiszteletet sem tartott senki. A harangszó nélküli 
temetéseiken a szertartást egy laikus parasztember tartotta, aki a 
román egyháztól kölcsönzött énekelt liturgiát tanulta el, és azt éne-
kelte menet közben. Nyitott koporsóval, gyertyás menetben vonulva 
kísérték ki a halottat a falu határában messze lévő temetőbe, és a 
tort is ott tartották. Ugyanez a személy végezte az alkalmi keresz-
telési szertartásokat is a lutheránusok körében. A katolikusokhoz 
néha jött Bukarestből pap, ha nem, akkor a keresztelési szertartáso-
kat a román papokkal végeztették el. Ez viszont azt jelentette, hogy 
később ahhoz a gyülekezethez kapcsolódtak.29

Ploiești-en azzal szembesült, hogy a közel háromszáz magyarnak 
– akiknek többsége református és lutheránus volt, de volt néhány 
katolikus és unitárius család is – Barabás József, a város „gyógyá-
sza” volt a „liturgusa”, aki szükség esetén laikusként elvégezte a ke-
resztelési és esketési szertartásokat. Épp szemtanúja lehetett, amint 
az osztrák adóhivatal egyik képviselője tört román nyelven súlyos 
sértések közepette próbálta rákényszeríteni a magyar közösség ös�-
szes tagját, hogy mindannyian a katolikus egyházhoz csatlakozza-
nak, miközben azt ígérte, hogy ebben a közösségben mindenki meg-
őrizheti a saját felekezeti sajátosságát: „Auz maj unguru? Haljátok 
e magyarok? néktek soha törvényes papotok nem volt, hanem úgy 
éltetek ebben az országban mint valamelly vadállatok – úgy temet-
keztetek mint meg annyi kutyák, azért mind pokolra mentek, kik 
meghaltak közületek, nem lévén a’ki az ő bűneikért immádkozzon? 
– gyermekeitek kereszteletlen haltak meg, kik most mind pokolban 
vannak eddig tehát mind csak az ördögöknek éltetek és csak nevet-
ség tárgyai voltatok a’többi idegen nemzetek előtt látjátok?”30

Koós Ferenc 1855-ben, szolgálata kezdetén szembesült azzal a tén�-
nyel, hogy Bukarestben majdnem minden másképp van, mint az ott-
honi gyülekezetekben. A többségi türelmetlenség megkívánta, hogy 
az ideköltöző jövevények mindenben, akár vallási szertartásaikban, 
azok liturgiális elemeiben is igazodjanak a többséghez, semmiképpen 

29	 Ürmösy, Az elbújdosott magyarok, 24.
30	 Ürmösy, Az elbújdosott magyarok, 34.



127Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában

se zavarják meg annak rendjét. Pedig úgy a politikus, mint az egyházi 
elöljárók folyton a toleranciát hangoztatták. Emiatt az első húsvétkor 
már arra kényszerült, hogy a szolgálatot végző elődök szokása szerint 
óhitű ortodox többséggel egy időben tartsa az ünnepet, nehogy „nem-
keresztyén” bélyeget aggassanak rájuk, ugyanis a protestantizmus 
léte, fogalma szinte teljesen ismeretlen Európa itteni vidékein. Amúgy 
a többi felekezet – katolikus, lutheránus – is kénytelen a többséggel 
együtt ünnepelni, hogy elkerülje a megbélyegzést.31

A temetések rendjén Koós arról is beszámolt, hogy a román te-
metéseknek sajátos szertartása volt, és a magyarok is ezt vették át. 
A gazdag halottakat födetlen koporsóban körbehordozták a város-
ban, és menet közben folyamatosan csatlakoztak a menethez azok 
a papok, akiknek a parókiája előtt elhaladt a menet, de sok esetben 
olyanok is, akik csak az utcán sétáltak. Esetenként akár 100 pap is ös�-
szegyűlhetett egy-egy temetési menetnél. Minél többen voltak, annál 
többfelé oszlott a temetési tiszteletdíj. Emiatt néha komoly konflik-
tusok alakultak ki azok között, akik a halottas háztól kísérték az el-
hunyt koporsóját, és azok között, akik menet közben csatlakoztak.32 

A katolikus, református, evangélikus, unitárius egyház papjai 
között ez nem vált szokássá: mindenki maga temette a halottjait. 
Azonban a szertartás hossza, a benne foglalt liturgiális elemek gaz-
dagsága a stóla mértékétől függött. Egy cigány család gyermekének 
temetésekor történtek rendjén tesz erről említést Koós: 

Történt, hogy meghalt egyiknek egy 12 éves kedves purdéja 
— párája. Hozzám jött és lefizette a harmad osztályú temetési 
díjat, ami akkor összesen 16 huszas volt, mely a pap, kántor, 
sírásó és az egyház között oszlott meg. Az én illetékem 5 hu-
szas lehetett […]. A fizetett díjért csak egy halotti imát, egy 
Miatyánkot és rövid áldást tartoztam mondani s ezt meg is 
tettem. Ekkor intettem, hogy indulhatunk a temető felé, de a 
halotti gyülekezet nem akarta ezt érteni, meg sem mozdult 
helyéből. Most már hangosan szóltam, hogy indulhatunk. Erre 
a gyülekezet valamit mormogott, mit én nem értettem meg. 

31	 Koós, Életem, II., 7.
32	 Koós, Életem, II., 113.



128 Péter István

Másodszor is hangosan mondottam, hogy indulhatunk. Erre 
aztán előmbe jött a keserves apa s hangosan így szólott: „Tisz-
teletes uram, hát csak ennyit? hát a búcsúztató elmarad?” „El, 
édes atyámfia, mert nem első s még nem is második, hanem 
harmadik osztályú temetési díjt fizetett.”33

A legfontosabb eseményt valójában mégis az új templom alap-
kövének letétele és a hozzá kapcsolódó ünnepi szertartás jelentette. 
Ennek az eseménynek sajátos istentiszteleti keretet és liturgiát rög-
tönzött Bukarest lelkésze, Koós Ferenc. Beszámolójában az alábbiak 
rendje szerint zajlott az ünnepi istentisztelet rendje.34 Seres Lajos 
algondnokkal közösen előzetesen felkérték báró Eder Károly oszt-
rák főkonzult, hogy hívja meg a fejedelem, Alexandru Ioan Cuza fe-
leségét az ünnepségre. Ezenkívül magyar, román, német és angol 
nyelvű nyomtatott meghívókat küldtek a város előkelőségeinek, mi-
nisztereknek, valamint a különböző országok konzuljainak. Érdemes 
megjegyezni, hogy a fejedelemasszony, Elena Cuza buzgó vallásos 
asszony volt, miközben a fejedelem 1863-ban államosította az egy-
házi, kolostori földbirtokok jelentős részét, főleg azokat, amelyek ad-
minisztratív szempontból a görög Athosz szigeti szerzetesi közösség-
hez, így közvetve a görög adminisztráció fennhatósága alá tartoztak.

A fejedelemasszony örömmel fogadta a meghívást. Vele együtt 
megjelent Florescu generális, a rendőrfőnök, Radu Rosetti, a kultusz- 
és hadügyminiszter, Kenn holland és Magazinovich szerb konzul, 
valamint a porosz ügynökség képviselője. Mindez hatalmas diplo-
máciai elismerést jelentett ebben az időben a magyar reformátusság 
romániai jelenlétének, tevékenységének.

Az ünnepséget megelőző nap harangzúgással jelezték a fővá-
ros lakóinak, hogy a református közösség ünnepségre készül, majd 
másnap reggel 10-kor ismét harangoztak. A feljegyzés szerint sok 
más felekezethez tartozó személy is ellátogatott az ünnepségre, ami 
mindenképpen jelentős eseménynek számított még egy főváros éle-
tében is. Nemcsak a telek körüli utcákat – amelyek nem mellesleg 
Luther és Kálvin nevéről voltak elnevezve – töltötte meg a kíváncsi 

33	 Koós, Életem, II., 145.
34	 Koós, Életem, II., 84–89.



129Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában

és ünneplő tömeg, hanem a szomszédos utcákat is, sőt a környező 
házak tetejére is felkapaszkodtak egyesek.

Kétszázadnyi ünneplőbe öltöztetett fegyveres gyalogságot vezé-
nyeltek ki a hivatalosságok, akik egyrészt a fejedelemasszony láto-
gatásának biztonságát szavatolták, ugyanakkor az esemény díszét 
is növelték. Az eseményre a katonazenekart is kivezényelték.

A négylovas hintón érkező fejedelemasszonyt az osztrák főkon-
zul fogadta és vezette be a helyszínre, amelyhez az út 800 fenyőfa 
által képezett sorfalak között vezetett el, és a földre drága szőnye-
geket terítettek.

A fejedelemasszonyt román nyelven üdvözölte Koós Ferenc: 
„Fenséges Asszony! Fogadja egyházunk nevében mély és alázatos 
köszönetemet azon magas kegyéért, hogy ev. ref. magyar templo-
munk alapkövének letétele ünnepélyére megjelenni kegyeskedett; 
azon határtalan türelem- és pártfogásért, melyben egyházunk 50 
év óta itt, fogadott hazánkban részesülni szerencsés volt. Nincs 
egyebünk szegény bujdosóknak, mint buzgón kérni a Mindenhatót, 
hogy adjon Fenségednek és szeretett férjének hosszú, boldog életet 
és uralkodást!”35

Az udvarra elhelyezett úrasztalától tartotta a liturgiát Koós. Az 
istentisztelet énekléssel kezdődött, amelyet a gyülekezet kántor-ta-
nítója, Kiss József erre az alkalomra írt, és a gyülekezet ifjúságának 
kórusa adta elő. Az ének szövege az Erdélyi Énekes könyv XXXIV.
dicséretének dallamára íródott, amelynek kezdő sora: „Mindenható 
leborulva tisztelettel előtted...”.

Könyörgés következett az istentiszteleti rendben, majd Koós sa-
ját feljegyzése szerint a locus megjelölése nélkül az alábbi alapigéről 
magyarul prédikált: „Keressétek a ti Uratokat teljes lelketek és szíve-
tek szerint és az ő szentséges hajlékát építsétek meg”.36

A prédikációt a német ajkú szomszédos lutheránus gyüleke-
zet leánynövendékeinek kóruséneke követte, majd Neumeister Ru-
dolf evangélikus mondott német nyelven beszédet a jó szomszédok 
és testvérek közötti egyetértés hasznáról és németül imádkozott a 

35	 Koós, Életem, II., 85–86.
36	 A megjelölt bibliai rész legnagyobb valószínűséggel az 1Krón 22,19-ből 

származik.



130 Péter István

templomépítés sikeréért. Ezt követően a gyülekezet német nyelven 
mondta el a Miatyánkot Brusz Márton evangélikus segédlelkész ve-
zetésével. A következőkben dr. Borosnyói János, az egyházközség fő-
gondnoka az úrasztalán levő építési emléklapot Koós Ferenc kezébe 
adva felkérte, hogy mint az egyházközség lelkészi elnöke, lelkésztár-
sai kíséretében helyezze el az alapkövet és nemzeti nyelven áldja is 
meg. 

Koós Ferenc felolvasta az emléklap szövegét, majd a kijelölt 
templomalapba Enderle építész kíséretében vonultak le, aki „Mold-
va-Oláhország” címerrel díszített párnán vitt ezüstkalapácsot, míg 
báró Eder a saját családi címereivel díszített ezüstkanalat vitt, 
majd dr. Borosnyai főgondnok az emléklapot. A négy lelkész – Koós,  
Neumeister, Kleinheim és Brusz – sorra megáldotta az alapkövet, 
majd a főgondnok és Lukács Farkas német nyelven felkérték Eder 
főkonzult és Elene Cuza fejedelemasszonyt az alapkőletételre.37 A fe-
jedelemasszony a báró vezetésével ment le az alapba; ott Seres Lajos 
algondnok egy kőmíves kötényt, Enderle építész az ezüstkanalat és 
kalapácsot, majd az első téglát is átadta neki, és így az uralkodó neje 
elhelyezte az első téglát. Ezt áldás követte, majd a báró és a jelen levő 
főurak, hivatalnokok és vezetők is sorra elhelyeztek egy-egy téglát. 
Ezalatt a katonazenekar folyamatosan dicséreteket játszott.

Az osztrák főkonzul, Eder báró maga köszönte meg a fejedelem-
asszonynak a személyes jelenlét által tett tiszteletet, amire Elen as�-
szony így válaszolt a feljegyzés szerint: „Boldognak érzem magamat, 
hogy a református egyház által Isten dicsőségére építendő temp-
lom alapjába én tehetem le az első követ. Mély megindulással látom 
mindegyre szaporodni Románia földjén azon intézetek számát, me-
lyek a szenvedőknek vigasztalást és segedelmet nyújthatnak.”38 Ezt 
követően távozott a rendezvényről. Az ünnepségre visszaemlékezve 
Koós hálás szívvel a következőket jegyzi fel: 

37	 „Méltóságos báró Konzul úr! Mint ő Felsége I. Ferencz József ő császári és 
királyi védurunk e honban érdemdús képviselőjét fölkérem méltóságodat 
egyházunk megbízásából, hogy templomunk alapkövét letenni kegyesked-
jék és az első kalapácsütés jogát a hon fenséges uralkodónéjának, Kuza 
Helénának átadni méltóztassék.” Koós, Életem, II., 87.

38	 Koós, Életem, II., 87.



131Változó liturgiák az Örök Isten szolgálatában

Ezen ünnepélyen nem volt semmi, a mi a legerősebb ref. lel-
ket is megbotránkoztatta volna. Gyertyák, feszület s több efé-
lék merőben hiányoztak, csupán a szent biblia díszítette az 
Ur asztalát aranyos kötésben; a fehér atlasz párna, melyen 
az ezüst kanál, kalapács voltak elhelyezve. A sátort is csak 
a templom-terv 3 darabja ékesítette aranyozott rámákban, 
szépen koszorúzva és ezen kívül egy magyar lobogó iskolás 
gyermekeink és egy fehér lobogó az evang. leánynövendékek 
kezeiben, s a hercegnő feje fölött régi oltárunk takarója Ma-
gyarhon czimerével díszítve. Ezzel csak azt akarám elmon-
dani, miszerint tényleg be van bizonyítva, hogy román test-
véreink nem követelnek egy hajszálnyit is olyant tőlünk, a mi 
reformált hitelveinkkel és meggyőződésünkkel összeütközés-
be jőne s tehát hogy inkább atyáink s talán mi is ámítottuk 
magunkat, midőn templomunkban gyertyákat gyújtottunk 
s tornyunkra keresztet tűztünk. Most legalább bizton mond-
hatjuk, hogy Krisztus lelke oda érlelte az időket, ami után né-
hai Sükei naplójában 1821-ben oly szívszakadva sóhajtozott.39

Ezt az ünnepi liturgiát nem kell keresni egyetlen korábbi zsinat 
által jóváhagyott ágendáskönyvben sem. Az sem valószínű, hogy 
ebben a formában valahol valaha megismételték volna.

Mindazáltal valószínű, hogy olyan istentiszteleti keretet biz-
tosított, amelyben nemcsak egy templomépítés ritka alkalmát je-
lölték meg az e világi térben és időben, hanem amelyben az ös�-
szegyűltek Istent keresték és találták meg, ugyanakkor az Úr is 
kedvesen tekintett mindazokra, akik azért gyűltek össze, hogy 
házat építsenek, amelyben Isten és ember egymásra találhat. 
A bukaresti magyar gyülekezet azóta is létezik, templomát ismétel-
ten újraépítette a történelmi események rendjén.

Ami a liturgiai egységet illetti, nos, valóban van, született egy-
séges magyar református liturgia. De aki más egyházmegyébe/egy-
házkerületbe megy szolgálni, előtte ne csak azt kérdezze meg, hogy 

39	 Koós, Életem, II., 88–89.



132 Péter István

mi a helybeli gyülekezetben használt liturgia menete, hanem azt 
is, hogy melyik énekeskönyvből énekel a gyülekezet. A prédikációt, 
imádságot már maga is hozzáteheti.

Bibliográfia/Bibliography

Bod Péter, Erdélyi református zsinatok végzései. 1606—1762, Kolozs-
vár, 1999.

Boia, Lucian, Istorie și mit în conștiința românească, Humanitas, Bu-
curești, 1997.

Fekete Károly, A református liturgikák története a 19–20. században, 
Református Szemle 96.6 (2003) 593–617.

Illyés Géza, Az erdélyi református zsinatok végzései (kézirat), Főkon-
zisztórium Levéltára. Kolozsvár.

Kathona Géza, Samarjai János gyakorlati theológiája, Thelológiai 
Szemle (1940), pótfüzet.

Kolumbán Vilmos József, Melotaitól Backamadarasi Kis Gergelyig, 
Református Szemle 95 (2002) 86–97.

Koós Ferenc, Életem és emlékeim 1828–1890, I., Alexi, Brassó, 1890.
Makkai László, Magyar-román közös múlt, Teleki Intézet, Budapest 

1948.
Melius Juhasz Péter, Válogatott praedicatiok, Debrecen, 1563.
Melotai Nyilas István: Agenda, az az Anyaszentegyházbeli szolgá-

lat szerint való tselekedet, Gyulafehérvár, 1621.
Nóda Mózes, Liturgika, Kolozsvári Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 2005.
Ürmösy Sándor, Az elbujdosott magyarok Oláhországban, Kolozsvárt, 

Az ev. ref. főiskola könyv- és kőnyomó intézetében, Tilsch és Fia 
Bizománya, 1844. 

Venczel József, A székely népfölösleg, Hitel 1 (1942) 18–32.



A szó ereje





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.08

Ein Predigtvorschlag  
zur frühesten Eucharistietradition  

(1 Kor 11,23-26) 

TOBIAS NICKLAS

Universität Regensburg, Fakultät für Katholische Theologie

Ich hoffe, Mózes Nóda, dem in diesem Band Geehrten, 
mit diesem kurzen Beitrag eine kleine Freude zu machen. 

Alle guten Wünsche!

Gedanken im Voraus

In seinem ersten Brief an die Korinther muss sich Paulus mit auf 
den ersten Blick recht unterschiedlich scheinenden Problemen der 
Ekklesia von Christusanhängern in Korinth auseinandersetzen. 
Doch so sehr der Brief in viele Teile auseinanderzufallen scheint, 
so sehr liegt hinter all dem das bereits in den ersten Versen des 
Briefs angesprochene Problem der mangelnden inneren Einheit der 
Gemeinde, das schon in 1 Kor 1,10-17 angesprochen wird. Nahezu alle 
Fragen, die im Verlauf des Briefs angesprochen werden, können auf 
dieses grundsätzliche Problem zurückgeführt werden. Paulus setzt 
diesem Problem verschiedene Gedanken entgegen. Besonders wich-
tig für die Konstruktion einer gemeinsamen „Identität“1 bei allen 

1	 Ich bin mir der Probleme bewusst, die sich aus der Verwendung des Beg-
riffs „Identität“ ergeben. Ich spreche hier von „Identitätskonstruktion” 
und sehe Identität nicht als etwas stabil Gegebenes an, sondern als eine 



136 Tobias Nicklas

Schwierigkeiten ist dabei sicherlich die gemeinsame Christusbe-
ziehung der Angesprochenen,2 die sich alle bei all ihrer Unterschie-
denheit und der Verschiedenheit ihrer Begabungen in besonderer 
Weise als Berufene verstehen dürfen (1 Kor 1,2). Der Christus, von 
dem her die Ekklesia ihre Einheit definiert, ist aber nicht einfach 
als abstraktes Prinzip vorgestellt, sondern als der Gekreuzigte (vgl. 
1 Kor 1,18-31) und als der als solcher von Gott Auferweckte (1 Kor 
15,3-5).3 Diese beiden Gedanken rahmen die Argumentation des ers-
ten Korintherbriefes weitgehend; von ihnen her bestimmt sich auch 
das Denken der Gemeinde und ihre Sicht auf die Welt, wie in dem 
für die Kapitel 1-4 zentralen Gedanken „Wir aber haben den Nous 
Christi“ (1 Kor 2,16b) zum Ausdruck kommt.4 Diese Beziehung kann 
schließlich durch das Bild des „Leibes Christi“, in den die Mitglie-
der der Ekklesia hinein getauft (oder hinein getaucht) sind (1 Kor 
12,13), in besonders dichter Weise zum Ausdruck gebracht werden 
(1 Kor 12,12-31a). Diese Metapher aber erschöpft sich nicht allein in 
dem Gedanken, dass verschiedene Glieder zusammenarbeiten, um 
ein größeres Ganzes zu erschaffen. Vielmehr wird jede und jeder 
Getaufte zu einem Teil nicht nur eines Leibes, sondern des Leibes 
Christi (1 Kor 12,27a), welcher im Text nicht nur als Gekreuzigter und 

Aufgabe und Zielvorgabe, die nie ganz zu erreichen ist und sich immer 
wieder neu konstituieren muss. 

2	 Ausführlicher hierzu Tobias Nicklas, Herbert Schlögel, Mission to the 
Gentiles, Construction of Christian Identity, and its Relation to Ethics ac-
cording to Paul, in Jacobus Kok et al. (hg.) Sensitivity towards Outsiders: 
Exploring the Dynamic Relationship between Mission and Ethics in the New 
Testament and Early Christianity (WUNT 2.364), Mohr Siebeck, Tübingen, 
2014, 324–339 (328–331 und 334–336).

3	 Die folgenden Gedanken sind ausführlicher dargestellt in dem Beitrag To-
bias Nicklas, „Ihr aber seid der Leib Christi! (1 Kor 12,27). Impulse für eine 
metaphorische Ekklesiologie, Sacra Scripta 19 (2021) 139–157.

4	 Zur Stellung dieses Verses in 1 Kor 1–4 siehe Christof W. Strüder, Paulus 
und die Gesinnung Christi: Identität und Entscheidungsfindung aus der Mit-
te von 1Kor 1-4 (BETL 190), Peeters, Leuven, 2005, bes. 165–172; sehr wichtig 
zur Deutung (mit etwas anderem Akzent) auch Manuel Nägele, Paulus 
und der Nous: Eine Untersuchung zur paulinischen Anthropologie vor dem 
Hintergrund hellenistisch-jüdischer und griechisch-römischer Konzeptionen 
(WUNT 2.586), Mohr Siebeck, Tübingen, 2023, 431–446.



137Ein Predigtvorschlag zur frühesten Eucharistietradition (1 Kor 11,23-26)   

Auferweckter vorgestellt wird, sondern der – wie die in 1 Kor 11,23-26 
erinnerte Eucharistietradition vor Augen führt – sich selbst – sei-
nen Leib – der versammelten Ekklesia ein für alle Mal und gleich-
zeitig immer wieder aufs Neue verschenkt. In der Eucharistiefeier 
also schenkt der gekreuzigt-auferweckte Christus somit ein für alle 
Mal seinen Leib der vor Ort und weltweit über alle Zeiten hinweg 
versammelten Ekklesia, der gleichzeitig mit 1 Kor 12,27a zugerufen 
werden kann: „Ihr seid der Leib Christi!“. Die folgende Predigt zum 
Gründonnerstag versucht Gedanken umzusetzen – und deutlich zu 
machen, was sie für eine Gemeinde auch heute noch bedeuten könn-
ten.

Lesetext und Predigt

1 Kor 11,23-26 (EÜ):
Denn ich habe vom Herrn empfangen, was ich euch dann über-
liefert habe: Jesus, der Herr, nahm in der Nacht, in der er ausge-
liefert wurde, Brot, 24 sprach das Dankgebet, brach das Brot und 
sagte: Das ist mein Leib für euch. Tut dies zu meinem Gedächtnis. 
25 Ebenso nahm er nach dem Mahl den Kelch uns sprach: Dieser 
Kelch ist der Neue Bund in meinem Blut. Tut dies, sooft ihr daraus 
trinkt, zu meinem Gedächtnis. 

Die heutigen biblischen Lesetexte gehören allesamt zu den ganz 
besonderen Schätzen, die uns die Bibel zu bieten hat. Sie alle wür-
den mehr als nur eine Predigt verdienen … ich werde heute nur über 
einen von ihnen nachdenken, den Text der zweiten Lesung: Im elf-
ten Kapitel des 1. Korintherbriefes kommen wir ganz nahe an Jesus 
heran – es handelt sich um die älteste Überlieferung über die Ein-
setzung der Eucharistie, entstanden wohl nur wenige Jahre nach 
Jesu Tod. Sie bietet gleichzeitig alle Zeichen dafür, wie wichtig diese 
Überlieferung bereits für die allerersten Christinnen und Christen 
gewesen sein muss. Bereits bei den Versammlungen dieser aller-
ersten Christen, bei denen gemeinsam Mahl gehalten wurde, stand 
das Gedächtnis Jesu – die Erinnerung an eine besondere Handlung 



138 Tobias Nicklas

Jesu, in die er noch einmal alles hineinlegt, was er schenken kann – , 
im Mittelpunkt. Bereits Paulus erinnert die Gemeinde von Korinth 
daran und auch wir gedenken dieser Handlung Jesu bis heute in der 
Feier der Eucharistie. 

Das letzte Mahl Jesu ist etwas ganz Besonderes. Noch einmal 
kommt er mit seinen Vertrauten zusammen, es ist bereits Nacht. Ob 
es die Nacht vor dem Pesachfest ist oder diejenige, in der das Pesach-
fest anbricht, an dem Israel an den Auszug aus Ägypten erinnert, 
können wir nicht mehr mit Sicherheit sagen. Es ist klar: nur noch 
ganz kurze Zeit bleibt Jesus mit denen, die ihm bis nach Jerusalem 
nachgefolgt sind. Zeit für sein Vermächtnis. Mit dem, was er dabei 
von sich herschenkt, überschreitet er diese ganz kurze Zeit aber bis 
in unsere Zeit hinein. Er bricht bis heute für uns das Brot und bis 
heute schenkt er nicht mehr und nicht weniger als sich selbst in 
Brot und Wein. So kommen wir mit der kurzen Lesung aus dem 1. 
Korintherbrief Jesus tatsächlich ganz nahe … und zwar nicht nur 
weil wir einen uralten Text lesen, der wenige Jahre nach Jesu Tod 
entstand. Um dies zu erklären, werde ich in drei Schritten vorgehen. 
Jeder dieser Schritte soll uns ein wenig klarer machen, was das Be-
sondere, das Geheimnisvolle am Sakrament der Eucharistie ist, an 
dessen Einsetzung wir heute besonders denken, welches wir uns 
aber in jeder Eucharistiefeier vergegenwärtigen.

(1) Zwei Mal hören wir in der heutigen Lesung: Tut dies zu mei-
nem Gedächtnis. Das Vergangene ist vergangen. Es ist unmöglich, 
Vergangenes ungeschehen zu machen oder wieder in die Vergan-
genheit zurückzukehren. Was wir vergessen haben und was nicht 
dokumentiert ist, bleibt für alle Zeit in den Tiefen der Vergangenheit 
– unerreichbar. So könnte auch Jesus für uns in eine unerreichbare 
Vergangenheit zurückgleiten: In seiner letzten Handlung mit seinen 
Vertrauten spendet er uns jedoch eine Möglichkeit, seiner immer 
und immer wieder zu gedenken. Gedächtnis und – in leichter Varia-
tion – Erinnerung können helfen Vergangenheit lebendig zu machen. 
Und trotzdem wird unser Blick auf die Vergangenheit sich, wenn wir 
dem Gedächtnis nicht eine Form oder einen Ritus, einen Ort des Er-
innerns geben, verändern … Die immer wieder wiederholten Worte 
und Handlungen, das gemeinsame Essen des Brotes und das Trinken 



139Ein Predigtvorschlag zur frühesten Eucharistietradition (1 Kor 11,23-26)   

des Weins in der Eucharistie weisen uns jedoch zurück auf die Je-
suszeit und verbinden uns mit ihr, mit ihm und mit der Gruppe im 
Abendmahlssaal, die sich mehr und mehr bewusstwerden musste, 
dass dies ein ganz besonderes, ein letztes gemeinsames Mahl war. 
Wahrscheinlich kennen Sie Rituale auch aus Ihrem Alltagsleben: 
vielleicht das immer gleiche Lied in der Fankurve im Fußballstadion, 
vielleicht das Bier, mit dem ich feierlich den Feierabend einläute, 
vielleicht der immer gleiche Spazierweg am Sonntag, vielleicht das 
Anzünden der Kerze am Friedhof am Grab eines Menschen, den wir 
liebgehabt haben. Wir wiederholen sie – vielleicht immer an einem 
bestimmten Tag oder in einer bestimmten Situation und sie erinnern 
uns an frühere Momente, an denen wir dies bereits getan haben. Im 
besten Falle machen sie diese Momente gegenwärtig. Im Sakrament 
der Eucharistie ist dies in besonderem Maße der Fall: Wir glauben 
daran, ja vertrauen darauf, in der Feier der Eucharistie nicht nur 
intensiv an die Jesuszeit zu denken und sie uns in Gedanken und in 
unserm Tun zu vergegenwärtigen. Nein, wir überschreiten mit der 
Eucharistiefeier die üblicherweise gesetzten Grenzen von Zeit und 
Raum. Vom Sakrament der Eucharistie zu sprechen heißt: Dieses 
Gedenken an Jesus ist nicht nur ein Gedenken, sondern wir sind in 
diesem Moment – diesem Augen-Blick – mit Jesus und seinen Ver-
trauten hier im Kirchenraum und im Abendmahlssaal zugleich. Was 
für ein Wunder!

(2) Das eucharistische Brot steht für Jesu Leib, der Wein für sein 
Blut. Sie sind Symbole für Jesus und sein Sterben und gleichzeitig 
viel mehr als Symbole. Erneut können wir an unserer Lebenserfah-
rung ansetzen: Sich an Symbolen zu orientieren, ist wichtig, um uns 
im Alltag zurechtzufinden. Verkehrszeichen zum Beispiel machen 
uns klar, wie wir uns auf der Straße zu verhalten haben. Wenn wir 
das Symbol für „Vorfahrt achten“ nicht kennen oder nicht beach-
ten, kann das lebensgefährlich werden. Während die Symbole für 
Verkehrsschilder aber wenigstens theoretisch austauschbar wären 
und tatsächlich ja einige von ihnen in anderen Ländern wenigstens 
etwas anders aussehen als bei uns, gilt dies nicht für die entschei-
denden Symbole, die die Eucharistie ausmachen. Sie sind nicht aus-
tauschbar. Vor allem aber weisen sie nicht nur irgendwie auf Jesus 



140 Tobias Nicklas

hin: mit ihnen und in ihnen ist Jesus ganz da. Und wenn ich sage 
„ganz da“, dann meine ich, dass er vielleicht mehr da ist, als ich 
selbst oder jede/jeder von uns es sein kann. Sie kennen das sicher 
von sich auch: Sie wollen jemandem anderen zuhören, aber sind in 
Gedanken schon ganz woanders. Sie sind in einem Gespräch und 
wollen aber schon gleich weiter. Körperlich bin ich vielleicht noch 
irgendwie da …, aber im Kopf ganz woanders. Und dann gibt es Mo-
mente – Augen-Blicke –, in denen zwei Menschen ganz da füreinan-
der sind, in denen nichts anderes zählt, alle Fragen, Probleme, Klei-
nigkeiten drumherum verschwinden – beide sind ganz da, vielleicht 
ohne große Worte. Nichts anderes zählt mehr. Jesus als derjenige, in 
dem Gott, der den Namen „Ich-Bin-Da“ trägt, uns nahekommt, ist im 
Sakrament der Eucharistie, „ganz da“. Er kann und will uns auf vie-
lerlei Weisen, an vielerlei Orten und in vielerlei Menschen begegnen, 
aber im Sakrament dürfen wir besonders sicher vertrauen: Jesus, 
der unendlich entfernt scheint, ist „ganz da“. Was für ein Wunder!

(3) Wenn Jesus nun sagt „mein Leib für euch“, dann meint er zu-
nächst diejenigen, die mit ihm beim Letzten Abendmahl versammelt 
sind. Doch bereits wenn Paulus Jesu Worte im Ersten Korintherbrief 
wiederholt, gelten die Worte „für euch“ nicht mehr nur für die kleine 
Gruppe im Abendmahlssaal von Jerusalem, sondern auch für die 
„Versammlung“ derer, die sich in Korinth trafen, um Gottesdienst 
zu feiern. Und wenn wir es heute lesen und in der Eucharistiefeier 
hören, dann heißt dies auch „mein Leib für uns“. Dieses „Mein Leib 
für euch“ gilt für alle diejenigen, die sich um den Tisch versammeln, 
an dem Jesus sich weiterhin verschenkt. Wenn wir nun bedenken, 
dass dieser Moment Raum und Zeit überschreitet, dann sind wir hier 
nicht nur die kleine Gemeinde am Gründonnerstag des Jahres 2024 
hier in der Kirche, sondern Teil all derer, die sich je um den Tisch 
des Herrn versammelt haben. Nur so kann Paulus nur ein Kapitel 
später – im gleichen Brief – sagen: Ihr aber seid der Leib Christi (1 
Kor 12,27). Als hier und heute Versammelte sind wir verbunden mit 
all denen, die heute sich um den Tisch Christi versammeln – über-
all auf der Welt und ich hoffe zutiefst: jenseits aller Konfessionen 
und jenseits aller Trennungen. Mit uns „ganz da“ sind aber auch 
all diejenigen, die vor uns verstorben sind, um die wir trauern, und 



141Ein Predigtvorschlag zur frühesten Eucharistietradition (1 Kor 11,23-26)   

die, von denen wir gar nichts mehr wissen, selbst diejenigen, die 
verloren zu sein scheinen .... Christus schenkt sich in seinem Leib – 
und wir werden auf geheimnisvolle Weise zu seinem Leib. Unsere 
Trauer und Verzweiflung, unsere Verfehlungen, unser Scheitern und 
die großen und kleinen Katastrophen unseres Lebens sind liebevoll 
hineingenommen in seinen geschundenen Leib am Kreuz. Was mit 
Jesu geschundenem Leib geschehen wird, wird aber – so dürfen wir 
hoffen – einst auch mit uns geschehen. Ostern ist nahe. 

Was für ein Wunder! Amen. 

Literaturverzeichnis

Nägele, Manuel, Paulus und der Nous: Eine Untersuchung zur paulini-
schen Anthropologie vor dem Hintergrund hellenistisch-jüdischer 
und griechisch-römischer Konzeptionen (WUNT 2.586), Mohr Sieb-
eck, Tübingen, 2023.

Nicklas, Tobias, Herbert Schlögel, Mission to the Gentiles, Cons-
truction of Christian Identity, and its Relation to Ethics according 
to Paul, in Jacobus Kok, et al. (Hg.) Sensitivity towards Outsiders: 
Exploring the Dynamic Relationship between Mission and Ethics 
in the New Testament and Early Christianity (WUNT 2.364), Sieb-
eck, Mohr, Tübingen, 2014, 324–339.

Nicklas, Tobias, „Ihr aber seid der Leib Christi! (1 Kor 12,27). Impul-
se für eine metaphorische Ekklesiologie, Sacra Scripta 19 (2021) 
139–157.

Strüder, W. Christof, Paulus und die Gesinnung Christi: Identität und 
Entscheidungsfindung aus der Mitte von 1Kor 1-4 (BETL 190), Pee-
ters, Leuven, 2005. 





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.09

Prédikációjavaslat a legkorábbi 
eucharisztikus hagyományról  

(1Kor 11,23-26) 

TOBIAS NICKLAS

Regensburgi Egyetem, Katolikus Teológia Kar (DE)
Tobias.Nicklas@theologie.uni-regensburg.de

Remélem, hogy ezzel a rövid írással örömet szerezhetek  
a kötetben méltatott Nóda Mózesnek. Minden jót kívánok!

Előzetes megfontolások

A korintusiakhoz írt első levele tükrében Pálnak első látásra nagyon 
sokféle, eltérő problémával kell megbirkóznia a korintusi krisztuskö-
vetők ekklésziájában. De bármennyire is úgy tűnik, hogy a levél sok 
részre esik szét, mindezek mögött a közösség belső egységének hi-
ánya áll, amellyel Pál már a levél első verseiben, az 1Kor 1,10-17-ben 
foglalkozik. A levél folyamán felvetett kérdések szinte mindegyike 
erre az alapvető problémára vezethető vissza. Pál ezt a problémát 
különböző megfontolásokkal igyekszik ellensúlyozni. Minden ne-
hézség ellenére, a közös identitás1 kialakításához különösen fontos a 

1	 Tisztában vagyok az „identitás” kifejezés használatából eredő problémák-
kal. Itt „identitáskonstrukcióról” beszélek, és az identitást nem valami sta-
bil és adott dolognak tekintem, hanem inkább olyan feladatnak és célnak, 



144 Tobias Nicklas

megszólítottak Krisztushoz fűződő közös kapcsolata.2 Minden külön-
bözőségük és adottságaik sokfélesége ellenére ugyanis mindannyian 
különleges módon elhívottnak tekinthetik magukat (1Kor 1,2). Az a 
Krisztus, akivel kapcsolatban az ekklészia meghatározza egységét, 
nem egy elvont elvként jelenik meg, hanem a Megfeszítettként (vö. 
1Kor 1,18-31), akit Isten feltámasztott (1Kor 15,3-5).3 Ez a két gondolat 
keretbe foglalja az első korintusi levél érvelését; ez határozza meg a 
gyülekezet gondolkodását és világnézetét is, amint azt az 1-4. feje-
zet központi gondolata kifejezi: „Bennünk pedig Krisztus gondolata 
[nousz] van” (1 Kor 2,16b).4 Végül ez a kapcsolat különösen tömören 
nyer kifejezést a „Krisztus teste” képen keresztül (1Kor 12,12-31a), 
amelybe az ekklészia tagjai betestesülnek (vagy bemerülnek) a ke-
resztségben (12,13). 

E metafora mondanivalója nem merül ki abban a meglátásban, 
hogy a különböző tagok együttműködve egy nagyobb egészet alkot-
nak. Minden egyes megkeresztelt személy nem egyszerűen egy test, 
hanem Krisztus testének tagjává válik (1Kor 12,27a), aki nemcsak a 
Megfeszített és Feltámadott, hanem az, aki – amint azt az 1Kor 11,23-
26-ban felidézett eucharisztikus hagyomány világossá teszi – egy-
szer s mindenkorra, és ugyanakkor mindig újra odaadja magát – az 

amelyet soha nem lehet teljes mértékben elérni, és amelyet folyamatosan 
újra kell alkotni. 

2	 Bővebben erről: Tobias Nicklas, Herbert Schlögel, Mission to the Gentiles, 
Construction of Christian Identity, and its Relation to Ethics according to 
Paul, in Jacobus Kok et al. (szerk.), Sensitivity towards Outsiders: Exploring 
the Dynamic Relationship between Mission and Ethics in the New Testa-
ment and Early Christianity (WUNT 2.364), Mohr Siebeck, Tübingen, 2014, 
324–339 (328–331 és 334–336).

3	 Erről részletesen: Tobias Nicklas, „Ihr aber seid der Leib Christi! (1 Kor 
12,27). Impulse für eine metaphorische Ekklesiologie, Sacra Scripta 19 
(2021) 139–157.

4	 E vers helyéről az 1Kor 1–4 összefüggésében: Christof W. Strüder, Pau-
lus und die Gesinnung Christi: Identität und Entscheidungsfindung aus der 
Mitte von 1Kor 1-4 (BETL 190), Peeters, Leuven, 2005, külünösen 165–172; 
az értelmezés szempontjából nagyon fontos továbbá (más hangsúlyok-
kal) Manuel Nägele, Paulus und der Nous: Eine Untersuchung zur pauli-
nischen Anthropologie vor dem Hintergrund hellenistisch-jüdischer und 
griechisch-römischer Konzeptionen (WUNT 2.586), Mohr Siebeck, Tübingen, 
2023, 431–446.



145Prédikációjavaslat a legkorábbi eucharisztikus hagyományról (1Kor 11,23-26)  

ő testét – az összegyűlt ekklésziának. Az eucharisztia ünneplésében 
tehát a megfeszített és feltámadt Krisztus egyszer s mindenkorra 
odaadja testét az adott helyen jelen levő és világszerte minden idők 
folyamán összegyűlt ekklésziának, amelynek az 1Kor 12,27a versé-
vel egyszerre kijelenthetjük: „Ti vagytok Krisztus teste!” Az alábbi 
nagycsütörtöki prédikáció megkísérli ezeket a gondolatokat a gya-
korlatba átültetni – és világossá tenni, hogy mit jelenthetnek ma is 
egy közösség számára.

Szentírási perikópa és prédikáció

1Kor 11,23-26 (KNB):
23 Mert az Úrtól kaptam, amit átadtam nektek, hogy az Úr Jé-
zus azon az éjszakán, amelyen elárulták, fogta a kenyeret, 24 

hálát adott, megtörte, és így szólt: „Ez az én testem, amely 
értetek van. Ezt tegyétek az én emlékezetemre!”25 A vacsora 
után ugyanígy fogta a kelyhet is, és így szólt: „Ez a kehely az 
új szövetség az én véremben. Tegyétek ezt, ahányszor csak 
isszátok, az én emlékezetemre!”26 Mert amikor ezt a kenye-
ret eszitek, és ezt a kelyhet isszátok, az Úr halálát hirdetitek, 
amíg el nem jön. 

A mai bibliai olvasmányok a Biblia különleges kincsei közé tar-
toznak. Mindegyikük többet érdemel egyetlen prédikációnál, de ma 
csak egyről, a második olvasmány szövegéről fogok elmélkedni: az 
első korintusi levél tizenegyedik fejezetében nagyon közel kerülünk 
Jézushoz – ez a legrégebbi hagyomány az eucharisztia alapításá-
ról, amely valószínűleg alig néhány évvel Jézus halála után íródott. 
Ugyanakkor minden jel arra mutat, hogy ez a hagyomány rendkívül 
fontos lehetett a legelső keresztények számára. Már e legelső keresz-
tények összejövetelein, egy közös étkezés keretében, Jézus emléke-
zete állt a középpontban – az emlékezés Jézusnak egy különleges 
cselekedetére, amelyben még egyszer mindent odaadott, amit csak 
adni tudott. Szent Pál erre emlékeztette a korintusi gyülekezetet, és 



146 Tobias Nicklas

mi is mind a mai napig megemlékezünk Jézusnak erről a cselekede-
téről az eucharisztia ünneplésében. 

Jézus utolsó vacsorája egészen különleges. Még egyszer össze-
jön bizalmasaival, már éjszaka van. Már nem tudjuk biztosan meg-
mondani, hogy a peszáchi ünnep előtti éjszakáról van-e szó, vagy a 
peszáchi ünnep éjszakájáról, amikor Izrael az Egyiptomból való ki-
vonulásra emlékezik. Egyértelmű: Jézusnak már csak nagyon rövid 
ideje van hátra azokkal, akik követték őt Jeruzsálembe. Itt az ideje 
az öröksége átadásának. De azzal, amit magából ad, átlépi ezt a na-
gyon rövid időt a mi időnkbe. Mind a mai napig megtöri értünk a ke-
nyeret, és mind a mai napig nem ad többet és nem kevesebbet, mint 
önmagát a kenyérben és a borban. Ebben a rövid olvasmányban az 
1. Korintusi levélből valóban nagyon közel kerülünk Jézushoz... és 
nem csak azért, mert egy ősi szöveget olvasunk, amelyet néhány 
évvel Jézus halála után írtak. Hogy ezt megmagyarázzam, három 
lépésben fogok haladni. Mindegyik lépésnek egy kicsit világosab-
bá kell tennie számunkra, hogy mi a különleges, mi a titokzatos az 
eucharisztia szentségében, amelynek alapításáról ma különösen 
megemlékezünk, de amelyet minden eucharisztikus ünneplésben 
megjelenítünk.

(1) A mai olvasmányban kétszer halljuk: „Ezt cselekedjétek az én 
emlékezetemre”. A múlt már elmúlt. A múltat nem lehet meg nem 
történtté tenni, vagy a múltba visszatérni. Amit elfelejtettünk, és 
ami nem dokumentált, az örökre a múlt mélyén marad – elérhetet-
lenül. Ugyanígy Jézus is visszacsúszhat a számunkra elérhetetlen 
múltba: a bizalmasaival való utolsó aktusában azonban módot ad 
arra, hogy újra és újra emlékezzünk rá. Az emlékezés és az emléke-
zet segíthet a múltat életre kelteni. És mégis megváltozik a múltról 
alkotott képünk, ha az emlékezésnek nem adunk formát, rítust, em-
lékhelyet... Az eucharisztiában megismételt szavak és cselekedetek, 
a kenyér közös elfogyasztása és a bor ivása azonban visszautalnak 
Jézus korába, és összekötnek minket vele, vele és a felső szobában 
lévő csoporttal, akiknek egyre inkább rá kellett döbbenniük, hogy 
ez egy különleges, egy utolsó közös étkezés. Valószínűleg önök is 
ismernek rituálékat a mindennapjaikból: talán ugyanazt a dalt a fut-
ballstadion szurkolói lelátóján, talán a sört, amellyel ünnepélyesen 



147Prédikációjavaslat a legkorábbi eucharisztikus hagyományról (1Kor 11,23-26)  

beharangozom a nap végét, talán ugyanazt a sétát vasárnap, talán 
a temetőben gyertyát gyújtani valakinek a sírján, akit szerettünk. 
Megismételjük őket – talán mindig egy bizonyos napon vagy egy 
bizonyos helyzetben, és emlékeztetnek minket korábbi pillanatok-
ra, amikor már megtettük ezt. Legjobb esetben is jelenvalóvá teszik 
ezeket a pillanatokat. Különösen így van ez az eucharisztia szent-
ségében: hisszük, sőt bízunk abban, hogy az eucharisztia ünneplése 
során nemcsak intenzíven gondolunk Jézus idejére, hanem gondola-
tainkban és cselekedeteinkben is megjelenítjük azt. Nem, az eucha-
risztia ünneplésével túllépünk az idő és a tér megszokott határain. 
Az eucharisztia szentségéről beszélni azt jelenti, hogy ez a Jézusra 
való emlékezés nem csupán emlékezés, hanem hogy ebben a pilla-
natban – ebben a tekintetben – itt vagyunk a templomban és a fel-
ső teremben Jézussal és a hozzá közel állókkal egyszerre. Micsoda 
csoda!

(2) Az eucharisztikus kenyér Jézus testét, a bor pedig a vérét 
jelenti. Ezek Jézus és halálának szimbólumai, ugyanakkor sokkal 
többek, mint szimbólumok. Ismét élettapasztalatunkból meríthe-
tünk: a szimbólumok alapján való tájékozódás fontos, hogy segít-
sen eligazodni a mindennapi életben. A közlekedési táblák például 
világossá teszik számunkra, hogyan kell viselkednünk az úton. Ha 
nem ismerjük az „adj elsőbbséget” szimbólumát, vagy nem figyelünk 
rá, az életveszélyes lehet. Míg azonban a közlekedési táblák szim-
bólumai legalábbis elméletileg felcserélhetők, és valóban, néhányuk 
más országokban legalábbis némileg másképp néz ki, mint nálunk, 
ez nem vonatkozik az eucharisztiát alkotó döntő fontosságú szim-
bólumokra. Ezek nem felcserélhetők egymással. Mindenekelőtt nem 
csupán valamilyen módon mutatnak Jézusra: Jézus teljesen jelen 
van velük és bennük. És amikor azt mondom, hogy „teljesen ott van”, 
úgy értem, hogy talán jobban ott van, mint én vagy bármelyikünk 
lehet. Valószínűleg ismered ezt magadról: szeretnél valaki másra fi-
gyelni, de a gondolataid már máshol járnak. Beszélgetésben vagy, de 
azonnal tovább akarsz lépni. Fizikailag talán még mindig ott vagyok 
valahogy... de az elmém teljesen máshol jár. Aztán vannak olyan 
pillanatok – tekintetek –, amikor két ember teljesen ott van egy-
másnak, amikor semmi más nem számít, minden kérdés, probléma, 



148 Tobias Nicklas

apróság eltűnik körülöttük – mindketten teljesen ott vannak, talán 
nagy szavak nélkül. Semmi más nem számít már. Jézus, mint akiben 
Isten, aki a „Vagyok” nevet viseli, közel jön hozzánk, „teljesen ott 
van” az eucharisztia szentségében. Sokféle módon, sokféle helyen 
és sokféle emberben tud és akar velünk találkozni, de a szentségben 
különös bizonyossággal bízhatunk: Jézus, aki végtelenül távolinak 
tűnik, „teljesen ott van”. Mekkora csoda ez!

(3) Amikor Jézus most azt mondja, hogy „az én testem értetek”, 
akkor kezdetben azokra gondol, akik az utolsó vacsorán vele együtt 
gyűltek össze. De még akkor is, amikor Pál megismétli Jézus szavait 
az első korintusi levélben, az „értetek” szavak már nem csak a jeru-
zsálemi felső szobában lévő kis csoportra vonatkoznak, hanem azok 
„gyülekezetére” is, akik Korintusban gyűltek össze az istentisztelet 
ünneplésére. És amikor ma olvassuk és halljuk az eucharisztia ün-
neplésében, akkor is azt jelenti, hogy „az én testem értünk”. Ez az 
„én testem értetek” mindazokra vonatkozik, akik összegyűlnek az 
asztal körül, amelynél Jézus továbbra is odaadja magát. Ha most 
arra gondolunk, hogy ez a pillanat túllép téren és időn, akkor mi 
nemcsak a 2024-es év nagycsütörtökén vagyunk itt a templomban 
a kis gyülekezet, hanem mindazok részei vagyunk, akik valaha is 
az Úr asztala köré gyűltek. Csak így mondhatja Pál apostol alig egy 
fejezettel később – ugyanebben a levélben –, hogy ti Krisztus teste 
vagytok (1Kor 12,27). Mint az itt és most összegyűltek, kapcsolódunk 
mindazokhoz, akik ma Krisztus asztala körül gyűlnek össze – min-
denütt a világon, és őszintén remélem: minden felekezeten és min-
den megosztottságon túl. De „mind ott vannak” velünk mindazok is, 
akik előttünk haltak meg, akiket gyászolunk, és akikről már semmit 
sem tudunk, még azok is, akik elveszettnek tűnnek... Krisztus tes-
tében önmagát adja – és mi titokzatos módon az ő testévé válunk. 
Gyászunk és kétségbeesésünk, vétkeink, kudarcaink, életünk nagy 
és kis katasztrófái szeretettel épülnek be az ő megkínzott testébe a 
kereszten. De ami Jézus megkínzott testével történik, az – remélhet-
jük – egy napon velünk is megtörténik. Közeleg a húsvét. 

Mekkora csoda ez! Ámen.
(Ford. Zamfir Korinna)



149Prédikációjavaslat a legkorábbi eucharisztikus hagyományról (1Kor 11,23-26)  

Bibliográfia/Bibliography

Nägele, Manuel, Paulus und der Nous: Eine Untersuchung zur pau-
linischen Anthropologie vor dem Hintergrund hellenistisch-jü-
discher und griechisch-römischer Konzeptionen (WUNT 2.586), 
Mohr Siebeck, Tübingen, 2023.

Nicklas, Tobias, Herbert Schlögel, Mission to the Gentiles, Const-
ruction of Christian Identity, and its Relation to Ethics according 
to Paul, in Jacobus Kok, et al. (szerk.), Sensitivity towards Out- 
siders: Exploring the Dynamic Relationship between Mission and 
Ethics in the New Testament and Early Christianity (WUNT 2.364), 
Siebeck, Mohr, Tübingen, 2014, 324–339.

Nicklas, Tobias, „Ihr aber seid der Leib Christi! (1 Kor 12,27). Impulse 
für eine metaphorische Ekklesiologie, Sacra Scripta 19 (2021) 139–
157.

Strüder, W. Christof, Paulus und die Gesinnung Christi: Identität 
und Entscheidungsfindung aus der Mitte von 1Kor 1-4 (BETL 190),  
Peeters, Leuven, 2005. 





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.10

Epiklézis és hitvallás.
A Filioque-kérdésről a liturgia 

kontextusában

ANDRÁS SZABOLCS

Babeș–Bolyai Tudományegyetem,  
Római Katolikus Teológia Kar, Kolozsvár – Gyulafehérvár (RO)

andras.szabolcs@ubbcluj.ro 

Bevezető

807 karácsonyán egy botrányos esemény szakította meg a betle-
hemi Születés-templom karácsonyi liturgiáját: a jeruzsálemi Szent 
Szabbasz-kolostor görög szerzetesei kiűzték a templomból frank 
társaikat, mert ezek a hitvallást a Filioque-betoldással énekelték, 
úgy, ahogy azt egy évvel korábban Aachenben hallották.1 Ebből a 
történetből kiindulva kívánom a továbbiakban bemutatni, hogyan 
találkozik a liturgia, az epiklézis és a Filioque kérdése a katolikus 
teológiában.

A Szentlélek Atyától való származása és Fiútól való küldése 
örök kiáradás, amely által Isten valóságosan jelenvaló az ember 
életében. Ez a „kozmikus liturgia”2 minden egyes szentmisében, az 

1	 A. Edward Siecienski, Filioque. The History of a Doctrine, Oxford University 
Press, Oxford, 2010, 96.

2	 A fogalmat úgy a katolikus Hans Urs von Balthasar, mint az ortodox hasz-
nálta annak kifejezésére, hogy a szentmisében feloldódik az Isten és az 
ember közötti átjárhatatlan határ, az ember belép Isten immanens életébe. 



152 András Szabolcs

eucharisztikus imában jelenvalóvá teszi a Küldőt, akinek a jelenlé-
tében az ember tanúságot kell tegyen a belé vetett hitéről. A litur-
giában a hitvallás az egyetlen lehetséges válasz az ember részéről, 
hogy köszöntse és befogadja azt, aki érte küldetést vállalt, azonosult 
vele, testévé lett.3 Ez a találkozás a felismerés és megismerés szín-
helye és drámája, amely arra vezette rá a közösséget, az egyházat, 
hogy a fogalomkeresés hosszú folyamatát végigjárva, ünnepélyes 
zsinati tanításban fesse meg a Küldő-Küldött ikonját.4 Ezért szüksé-
ges, hogy vasárnaponként újra és újra kövessük az első egyetemes 
zsinatok útmutatását és a teljes hitvallással köszöntsük az epiklé-
zisben az ünnepet teljessé tevő Urat.5

 Aachenben hallották

Bevezető történetünkben láthattuk, hogy a frank szerzetesek Je-
ruzsálemben a hitvallásnak azt a kiegészített változatát énekelték, 
amelyet az új birodalom fővárosában, Aachenben hallottak. 

Lásd Hans Urs von Balthasar, Cosmic Liturgy. The Universe According 
to Maximus the Confessor, Communio-Ignatius, San Francisco, 1988. John  
Chryssavgis – Nikolaos Asproulis (szerk.), Priest of Creation. John Ziziou-
las on Discerning an Ecological Ethos, Bloomsbury Publishing, London, 2021.

3	 Sőt, Rahner azt hangsúlyozza, hogy a megtestesülésben a Fiú a mi hú-
sunkat vette magára, ezzel hangsúlyozva a megváltás személyes voltát. 
Karl Rahner, The Trinity (ford. Josheph Donceel), Continuum, London–New 
York, 2001, 86.

4	 Itt talán helyesebb volna a szimbólum fogalmat használni, amely a hit-
vallás szinonimája a teológiai nyelvezetben, mint a hit jele, de ennek az 
értelmezésnek megfelel az ikon is, mint szóbeli jelkép, amely kapcsolatot 
teremt a hitvalló és hitének Alanya között. 

5	 Sajnálatos tény, hogy magyar nyelvterületen elhanyagolják a vasárnapi 
szentmisében a nikaia-konstantinápolyi hitvallás recitálását, és megelég-
szenek az apostoli hitvallással, ezzel elhanyagolva az egyházi előírásokat 
és hagyományokat. A hitvallás szövegét lásd: DH 150, Heinrich Denzin-
ger – Peter Hünermann, Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalának meg-
nyilatkozásai (ford., szerk. Romhányi Beatrix – Sarbak Gábor), Örökmécs 
– Szent István Társulat, Bátonyterenye – Budapest, 2004, 86.



153Epiklézis és hitvallás

Bár akkor a latin kereszténység területén már elterjedt volt az 
apostoli hitvallás,6 esetünkben azonban a nikaia-konstantinápolyi 
hitvallásról van szó, amelyet ekkor mindenhol ismertek és a liturgia 
során elénekeltek. Az ominózus kiegészítés pedig a Filioque, amely 
a hitvallás harmadik, pneumatológiai részében a nyugati, latin vál-
tozatban az áll: „et in Spiritum Sanctum, Dominum et vivificantem: 
qui ex Patre Filioque procedit” („hiszünk a Szentlélekben, Urunkban 
és Éltetőnkben, aki az Atyától és a Fiútól származik”). Ez a betoldás 
azonban nem Aachen vagy a frank teológia sajátja, sokkal inkább 
másoktól (főleg Szent Ágostontól, a toledói zsinatoktól, Aquileiai 
Paulustól) átvette és felhasználta azt.7 

Itt egy olyan síkra kell térnünk, amelynek látszólag nem sok köze 
van a liturgiához és hitvalláshoz. Aachen ugyanis Európa új nagy-
hatalmának, a Frank Birodalomnak volt a fővárosa, amely magát a 
Római Birodalom örökösének tekintette, csakhogy ez a cím nem volt 
gazdátlan, ugyanis az utókor által Bizáncnak nevezett (Kelet-)Római 
Birodalom továbbra is létezett Konstantinápoly központtal. Az örök 
város egykori dicsősége már csak régi emlék volt ekkor, de Bizánc 
is éppen egyik mélypontját élte a belső harcok, az arab és perzsa 
támadások közepette,8 így szinte természetes volt, hogy a politikai 
hatalmi vákuumot az új nyugati hatalom gyorsan betöltötte. 

Történetünk azt mutatja, hogy a frankok ideológiai téren is igye-
keztek jelezni az új európai hatalmi rendszert, azt, hogy a birodalom 
nemcsak katonai-gazdasági téren játszik domináns szerepet, hanem 
kulturális-vallási síkon is. Ennek a váltásnak a megvalósításában ki-
emelkedő szerepe van a mára méltatlanul elfelejtett Alkuinnak, akit 
Nagy Károly frank császár udvari teológusának szoktak nevezni, 

6	 Az Apostoli Hitvallás kialakulásáról és jelentőségéről lásd: Joseph Rat- 
zinger, Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das apostolische 
Glaubensbekenntnis, Kösel, München, 182000, 74–76; Introduction to Chris-
tianity (ford. J. R. Foster), Communio Books – Ignatius Press, San Francis-
co, 1990, 61–62; A keresztény hit. Gondolatok az Apostoli Hitvallás nyomán, 
Opus Mystici Corporis, Bécs, 1976, 41–42.

7	 A Filioque dogmatörténetének részletes bemutatását lásd A. E. Siecienski, 
Filioque. 

8	 Georg Ostogorsky, A Bizánci Állam története (ford. Magyar István Lénárd), 
Osiris, Budapest, 2003, 169–171.



154 András Szabolcs

de ő ennél valószínűleg sokkal több volt.9 Ő volt ugyanis az, aki fel-
ismerte, hogy Nagy Károly római megkoronázása önmagában még 
nem garantálja a kereszténység vezető személyiségének szerepét;10 
ahhoz szükséges, hogy Aachen legyen a „második Róma”, ahol a teo-
lógiai igazságokat is megfogalmazzák. Meglátásom szerint Alkuin 
éppen a bizánci módszereket és államfelfogást használta fel arra, 
hogy Bizánc helyett a frank birodalom legyen a meghatározó, veze-
tő új keresztény állam. A frank uralkodó személyére alkalmazta a 
bizánci cezaropapizmus elméletét és gyakorlatát, úgy tüntetve fel 
Károlyt, mint aki nem csak a Pápai Államot mentette meg, hanem az 
egész kereszténységet védelmezi, úgy katonai, mint teológiai téren. 
Az uralkodó személye biztosítja, hogy aki vele azonos hitvallást éne-
kel a szentmisén, az igaz úton jár. Alkuin politikaelméletében felis-
merhetjük Ágoston hatását, tőle kölcsönözi ugyanis az igazságosság 
mint a társadalom kormányzásának alapelvét.11 Álláspontja szerint 
a frank királyság ezen alapérték mentén tevékenykedik, és ez isteni 
eredetét mutatja. Károly személyében Dávid és Salamon jó tulajdon-
ságai egyesülnek, így a frank birodalom már nem csak egy állam, 
hanem „populus Christi”, Krisztus uralmának megtestesítője.12

9	 Életrajzát lásd: Douglas Dales, Alcuin. His Life and Legacy, James Clarck & 
Co., Cambridge, 2012. Alkuin (735-804) Northumbriából származó szerze-
tes-teológus volt, aki Itáliában találkozott Nagy Károllyal, akinek a szol-
gálatába állt. Kimagasló műveltsége, latin, görög és héber nyelvtudása 
alapján a reneszánsz ember előképének tekintik. Fontos szerepet vállalt a 
frank zsinatok előkészítésében, az adopcianizmus ellen pedig több művet 
írt, illetve polemizált az ortodox szerzőkkel. A művelődés terén is megha-
tározó volt, például a kisbetűs írásrendszer kidolgozásában is részt vett. 
(Diós István, Alkuin, Magyar Katolikus Lexikon 1., szerk. Diós István, Viczi-
án János, Szent István Társulat, Budapest, 1993, https://lexikon.katolikus.
hu/A/Alkuin.html, letöltve: 2024.11.04.)

10 	 Nagy Károlyt III. Leó pápa koronázta a „Szent Római Birodalom” császárjá-
vá hálából, hogy a frank uralkodó kimentette őt a lázadók kezéből, és hely-
reállította hatalmát Rómában. Gergely Jenő, A pápaság története, Kossuth, 
Budapest, 1982. 69.

11	 Sophia Moesch, Augustin and the Art of Ruling in the Carolingian Imperial 
Period. Political Discourse in Alcuin of York and Incmar of Rheims, Rout-
ledge, London – New York, 2020, 86.

12	 Moesch, Augustin and the Art of Ruling, 87.



155Epiklézis és hitvallás

Kiválasztottsága révén Nagy Károlynak küldetése van Európa 
megtérítésében, a vándornépeknek a katolikus egyházhoz való ve-
zetésében, ezért Alkuin szerint, tekintettel az isteni misszióra, tel-
jesen jogos a frankok keleti terjeszkedése akár Konstantinápoly ká-
rára is. Ennek eredményeként a mennyei birodalom valósul meg a 
földön, és ez abban fogja igazán elérni célját, hogy a katonai hódítást 
a lelki birodalom térnyerése követi, megtörténik a „lelki hódítás”. Al-
kuin szemléletében Nagy Károly eszkatologikus uralkodóvá válik.13 
A Karoling uralkodó küldetése, uralma nem csak a politikai-katonai 
ügyekre terjed ki, hanem az egyházra is. Amint egységes európai 
birodalmat hoz létre, úgy az egységes egyházat is építi Rómával a 
középpontban. Ennek legnyilvánvalóbb jele, hogy 794-ben az Ad-
monitio generalis rendeletével Nagy Károly birodalomszerte a római 
misekönyvet (pontosabban az aacheni uralkodói kápolna szertar-
táskönyvét) teszi kötelezővé.14 A kutatók feltételezik, hogy ebben a 
rendeletben, illetve az uralkodói kápolna szertartásának kidolgozá-
sában Alkuinnak meghatározó szerepe lehetett.15 Ennek a liturgi-
kus reformnak szerves része volt, hogy ettől kezdve a szentmise 
keretében a nikaia-konstantinápolyi hitvallás kiegészített formáját 
énekelték.

Alkuin szűken vett teológiai értelemben nem mond sok újat, ha-
nem felhasználja a nyugati hagyomány műveit Szent Ágostontól a 
8. századig.16 Valószínűleg jól ismerte a toledói zsinatok dokumen-
tumait és hitvallását,17 mert származástana annak hatását tükrözi. 
Mindezek felhasználásával a származástanban úgymond fordított 

13	 Dales, Alciun, 146.
14	 A római misekönyv általános bevezetésével együtt Károly a latin nyelvet 

is újra egyetemes nyelvvé tette, ezért sokan mind a napig az egységes 
Európa előfutárjaként tekintenek a frank uralkodóra. Az EU egyik legne-
vesebb kitüntetése éppen a Károly-díj, amelyet 2016-ban Ferenc pápa is 
megkapott. Marianne Ailes, An Earlier European Union and an European  
Foundation Myth, Charlemagne, An European Icon, 2016, https://www.
charlemagne-icon.ac.uk/2016/10/05/an-earlier-european-union-and-a-
european-foundation-myth/ (letöltve: 2024.11.04.).

15	 Joanna Story, Charlemagne and Rome. Alcuin and the Epitaph of Pope Had-
rian I, Oxford University Press, Oxford, 2023, 275.

16	 Moesch, Augustin and the Art of Ruling, 86.
17	 DH 470.



156 András Szabolcs

érvelést alkalmaz, miszerint a Filioque nem betoldás a hitvallásban, 
hanem a görögök hagyták ki. Ez hamarosan általános meggyőződés 
lett nyugaton, így a katolikusok a hitvallás megváltoztatásának 
vádlottjaiból vádlóvá váltak,18 a frank propaganda tehát sikeres volt. 
Ezt láthatjuk a szerzetesek esetében is, akik azzal a meggyőződéssel 
tértek vissza az őket befogadó jeruzsálemi görög kolostorba, hogy 
eredeti formája szerint éneklik a hitvallást. 

Azonban a frank cezaropapista kísérlet korántsem volt olyan si-
keres, mint a bizánci állam-egyház felfogás,19 egyrészt mert Nagy 
Károly halála után a birodalom több részre oszlott, másrészt a nyu-
gati egyház sem kívánt olyan alárendelt szerepet felvállalni, mint 
amilyent a konstantinápolyi pátriárkátus betöltött. Nagy Szent Leó-
tól kezdve a nyugati keresztény mentalitásban csak a pápa tölthetne 
be egy „cezaropapista” tisztséget mint Krisztus földi helytartója, de 
egy világi uralkodó fennhatósága nem terjedhet ki az egyház kor-
mányzására, még ha Isten kiválasztottja is volt. Így bármennyire 
akarta Aachen, végül nem kapta meg Róma püspökének áldását a 
kiegészített hitvallás általános alkalmazásához, így az a 8. század-
ban egy lokális liturgikus gyakorlatnak tekinthető, nem pedig a ka-
tolikus egyház gyakorlatának.20 III. Leó pápa le volt ugyan kötelezve 
Nagy Károlynak, mert neki köszönhette, hogy megőrizhette a pápai 
trónt, de liturgikus-dogmatikus kérdésekben ellenállt a Karoling 

18	 Siecienski, Filioque, 114.
19	 John Meyendorff, Byzantine Theology. Historical Trends and Doctrinal 

Themes, Fordham University Press, New York, 1987, 5.
20	 Nagy Károly szeretett volna egy alternatívát a 787-es VII. egyetemes (II. 

nikaiai) zsinatra, így ült össze a frankfurti (794), a friuli (796) és aacheni 
(809) zsinat, amelyek a hispániai adopcianizmust ítélték el (más egyház-
szervezési ügyek tárgyalása mellett), amelyhez a fő teológiai érv a Filioque 
volt: ha a Fiútól is származik a Szentlélek, akkor egyenlő az Atyával. Már a 
friuli zsinat megpróbálta hivatalossá tenni a kiegészített hitvallást, hiszen 
összehívója Alkuin barátja, Paulus aquileiai püspök volt, azonban III. Leó 
pápa (795–816) a tantétel tartalmának elfogadása mellett megakadályozta 
a szinódus törekvését (ezért tekintik szentnek a keleti egyházakban is). Az 
aacheni zsinat végül is meghozta ezt a döntést, de mivel nem vált egyete-
messé, így a hitvallásra vonatkozó döntése is lokális maradt.



157Epiklézis és hitvallás

nyomásnak.21 Ezt láthatjuk abban is, hogy nem nyilvánította egyete-
mesnek a frank zsinatokat, illetve a hitvallás görög változatát ezüst 
táblára íratta, és kitetette Rómában, ezzel is ragaszkodva a 431-es 
efezusi zsinat azon döntéséhez, hogy a hitvallás szövegét nem sza-
bad megváltoztatni. Ez természetesen nem jelentette a tantétel el-
vetését, hanem a hitvallás görög szövegváltozatának megőrzésére 
irányult.

Liturgiába rejtett teológia

Történetünk frank szerzetesei Aachenben hallották a kiegészített 
hitvallást, és azzal a meggyőződéssel tértek vissza a Szentföldre, 
hogy egy általánosan elfogadott gyakorlatot követnek, amikor a 
szentmisében a Filioque-vel éneklik a Credót. A Szent Szabbasz-ko-
lostor a görög szerzetesek otthona volt, de rendszeresen együtt mi-
séztek nyugati társaikkal. Az ominózus esemény előtt pár évvel, 797-
ben a népszerű egyházi létesítmény muszlim csapatok támadásának 
esett áldozatul, és tizenkét görög szerzetes halt vértanúhalált.22 
Ebből következtethetünk arra, hogy a görögöknek fontos volt a hit 
védelme, és a frank társaik által hozott gyakorlat olyan újdonságot 
jelenthetett, amellyel szemben meg kellett védeni a hitet.

806-ban Egilbald apát az aacheni kápolnában bemutatott szent-
misén hallotta a Filioque-vel kibővített hitvallást, amelyet az Olajfák 
hegyén található kolostorában is bevezetett. Amikor 807-ben a bet-
lehemi Születés-templomban együtt ünnepeltek a különböző szerze-
tesek, a nyugatiak („latinok”) a kiegészített formulát énekelték, amin 
a Szent Szabbasz-kolostor szerzetesei annyira felháborodtak, hogy 
eltávolították a frankokat a templomból. Ők III. Leó pápához fordul-
tak panaszukkal, aki levelet írt a keleti egyházaknak, amelyben 

21	 „Sed absit a nobis proculque sit ab omni corde fideli alterum, vel aliter 
quam illi instituerunt, Symbolum vel fidem componere vel docere.” Acta 
Concilium Forojuliense, PL 99, 283–304 (286).

22	 Davide Bianchi, A Shrine to Moses. A Reappraisal of the Mount Nebo Monas-
tic Complex between Byzantium and Islam, Austrian Academy of Sciences 
Press, Vienna, 2021, 201.



158 András Szabolcs

Szent Ágoston formuláját ismételte meg, miszerint az Atya és a Fiú 
egy eredő elvként származtatja a Szentlelket. A pápa azonban nem 
írt semmit a hitvallással kapcsolatban, sőt az ügyet Nagy Károlyhoz 
továbbította, akinek ez is egy ok volt az aacheni zsinat összehívá-
sára.23

A továbbiakban azonban nem a történelmi eseményekkel sze-
retnénk foglalkozni, hanem a velük összefüggő teológiai vetületek-
kel. A kiindulópontunk az a tény kell hogy legyen, hogy a hitvallás 
szerves része a liturgiának. Közismert, hogy az első hitvallások a 
nagyszombati szentmise keresztelési szertartásából formálódtak 
kérdés-felelet formájában, majd az évszázadok során a katekumenek 
egyre több hittételt kellett hogy ismerjenek és elfogadjanak ahhoz, 
hogy az egyház teljes jogú tagjaivá váljanak. A fejlődés velejárója 
volt, hogy a párbeszédformulát a kijelentés-szerkezet váltotta fel, 
amelyben az egyén vagy a közösség megvallotta a hitét. Az an- 
tiochiai teológiai iskola gyümölcse az a hitvallásformula, amit ma 
nikaia-konstantinápolyi hitvallásként ismerünk, illetve ezt követi a 
Nyugaton elterjedtebb apostoli hitvallás is.24

A hitvallásfejlődés egy adott pontján természetes módon felvető-
dött a kérdés, hogy minden igazságot kell-e tartalmazzon a szöveg, 
különösen, ha figyelembe vesszük, hogy itt doxológiával, dicsőítő 
imával van dolgunk. A záróvonalat a 431-es efezusi zsinat húzta 
meg, amikor megtiltotta az előző két zsinat hitvallásának továb-
bi változtatását.25 Ez egyáltalán nem jelentette a hitvallásfejlődés 
végleges lezárását, hiszen már a kalkhédóni zsinat is egy hosszabb 
krisztológiai résszel rendelkező hitvallást fogalmazott meg a mono-
teizmus elutasítása érdekében.26 Másrészt liturgikus szempontból 
mégiscsak valóban a végéhez ért a hitvallásformula tisztázása. Bár 
még számos hitvallásformulát fogalmaztak meg napjainkig, az a 

23	 Siecienski, Filioque, 96.
24	 Pásztori-Kupán István, The Formation and Ecumenical Importance of the 

so-called Niceano-Constantinopolianum, Review of Ecumenical Studies 1 
(2011) 25–54.

25	 DH 265.
26	 DH 300.



159Epiklézis és hitvallás

döntés nem változott, hogy a liturgia keretében a nikaia-konstanti-
nápolyi hitvallást kell elénekelni (mondani). 

Ha részletesen belemerülnénk a Filioque-vita korai történetében 
(amitől itt eltekintünk), könnyen megállapítanánk, hogy ennek a teo-
lógiai nézeteltérésnek két vetülete van: egy tartalmi és egy formai. 
A tartalmi vetület az a kérdés, hogy közvetett szentírási források 
alapján fogalmazhatunk-e meg pozitív kijelentéseket Isten intra- 
trinitárius életéről. Ez a kérdés nem csak a nyugatiakat és a keleti-
eket fordította egymással szembe, hanem még a kappadókiai atyák 
között sem volt egyetértés. Nagy Szent Baszileiosz és Nazianzoszi 
Szent Gergely a negatív teológiára hagyatkozott azokban az esetek-
ben, amikor nem állt rendelkezésre közvetlen szentírási forrás, így 
számukra nyitott maradt a kérdés, hogy az eredések tekintetében 
milyen viszony van a Fiú és a Szentlélek között. Tanulságos szá-
munkra, hogy Baszileiosz a megoldást a liturgiában találta meg, ami-
kor a homousziosz fogalom Szentlélekre alkalmazását elkerülendő a 
liturgikus doxológiából kölcsönzött választ, ami a konstantinápolyi 
zsinaton a hitvallás része is lett. Eszerint a Szentlelket úgy imádjuk 
és dicsőítjük, mint az Atyát és a Fiút. Bár a háttérben Nüsszai Szent 
Gergely volt az, aki a 381-es konstantinápolyi zsinaton átvitte bátyja 
javaslatát, ő maga azonban nem volt ennyire tartózkodó a pozitív 
teológiával szemben. Az volt a meggyőződése, hogy az emberi ráció 
nem más, mint részesülés az isteni dinamizmus világba való kiára-
dásában, ezért az ember képes lesz épp ugyanezen dinamizmus által 
megállapítani, hogy a Szentlélek az Atyától a Fiú által származik.27 

Ahogy Baszileiosz számára formai megoldás volt a liturgiá-
ból megfogalmazást kölcsönözni a teológiai érveléshez, ugyanígy 
formai eljárás volt az a nyugati gyakorlat, hogy a hitvallásba il-
lesztette a Filioque kifejezést. Különösen fontos itt a toledói és az  
aacheni zsinatok eljárása, amelyek azt a célt tűzték ki, hogy a ké-
sei arianizmusból megtérők számára olyan hitvallást biztosítsanak, 
amely rendkívüli módon megerősíti a tévtanítók által megkérdőjele-
zett istenfiúságot, úgy, hogy hangsúlyozza az Atya és a Fiú közötti 

27	 Erről részletesebben (beleértve a forrásokat): András Szabolcs, A Filioque 
mint a teológia és a politika konfrontációja. Megoldási kísérletek az ökume-
né szolgálatában, Kolozsvári Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 2020, 47–81.



160 András Szabolcs

egyelőséget abban is, hogy a Szentlélek tőlük mint egy eredeztető 
elvtől származik. A formula kétségtelenül ágostoni eredetű,28 de a 
hippói egyházatyának ez nem liturgikus, hanem szűkebb értelem-
ben vett teológiai kérdés volt (ma azt mondanánk, hogy dogmatikai 
kérdés). Ágoston és a nyugati (különösen a toledói)29 zsinatok moti-
vációja ugyanaz volt: az arianizmus, adopcianizmus és más kriszto-
lógiai, trinitológiai tévedések elutasítása, kijavítása, ezekkel szem-
ben a helyes tanítás magyarázata. A frank zsinatok és a Karoling 
udvar politikája hozott ebben változást, érvként kezdte használni a 
Bizánccal való konfrontációjában, annak igazolására, hogy ő rendel-
kezik a helyes hitvallással, és az ő liturgiája a teljes.

A Karoling-kortól kezdődően formai kérdéssé vált a Szentlélek 
származásának teológiája, annak helye a hitvallásban és a litur-
giában. A formalizálás folyamata 1014-ben teljesedett ki, amikor  
II. Henrik német-római császár nyomására VIII. Benedek pápa elren-
delte, hogy a vasárnapi liturgia során Filioque-vel kell elénekelni a 
hitvallást.30 Idővel nem csak a hitvallásban, hanem az énekekben 
és liturgikus szövegekben is kifejezést nyert a Szentlélek származá-
sának megvallása a szentmisében. Jó példa erre az úrnapra kompo-
nált, Aquinói Szent Tamásnak tulajdonított Pange Lingua himnusz, 
amelyet szentségi áldáskor és más alkalomkor is énekelnek.31 Utol-
só két szakasza, a Tantum ergo Sacramentum szekvencia különálló 
énekként is használatban van.32 A latin szövegben Tamás nem konk-
rétan a személyi neveket használja, hanem az eredési tulajdonságo-
kat: genitor (a nemző), genitus (a született, nemzett), procedens [ab 

28	 Aurelius Augustinus, A Szentháromságról 5.14 (ford. Gál Ferenc), Szent 
István Társulat, Budapest, 1985, 94.

29	 DH 470.
30	 Siecienski, Filioque, 113.
31	 Balthasar Fischer, Pange lingua, Lexikon für Theologie und Kirche [LThK] 

(szerk. Walter Kasper) 7, 31998, 1311–1312 (1312); Jan-Heiner Tück, A Gift 
of Presence: The Theology and Poetry of the Eucharist in Thomas Aquinas, 
Catholic University of America Press, Washington, DC, 2018, 163, 167–173, 
a himnusz teológiájáról 175–193. Tamás 1264 körül írhatta.

32	 Franz Karl Prassl, Tantum ergo, LThK 9, 1257; John Buehler, O salutaris 
hostia. Tantum ergo sacramentum [Andrew Fletcher kiadása ismertetése], 
The Choral Journal 48.2 (2007) 77.



161Epiklézis és hitvallás

utroque] (a [mindkettőjüktől] származó): „Genitori, Genitoque laus et 
jubilatio: salus, honor, virtus quoque, sit et benedictio: procedenti ab 
utroque, compar sit laudatio.”33 A fordításokban viszont értelmezték 
és alkalmazták ezeket a fogalmakat, így még hangsúlyosabb lett 
a Filioque megvallása: „Az Atyának és Fiának légyen áldás, dicső-
ség, üdv, hozsanna és imádat, ujjongások hirdessék, s aki Kettejük-
ből árad, a Lélek is áldassék”.34 Ez a példa is azt mutatja, hogy a 
Filioqueként ismert teológiai tantétel szerves része lett a liturgikus 
ünneplésnek, már nemcsak a hitvallás kereteiben, hanem más szö-
vegekben is. Mint vitatott tétellel, az epiklézis értelmezése kapcsán 
is találkozunk vele.

Az ortodox–katolikus párbeszéd egyik liturgikus vitapontja az 
epiklézis mibenlétének kérdése, ugyanis az ortodox álláspont sze-
rint a katolikus gyakorlat hiányos, nem fejezi ki megfelelő módon 
a Szentlélek nélkülözhetetlen szerepét a kenyér és a bor átváltoz-
tatásában, és ezt a Filioque hatásának tulajdonítják. Hagyományo-
san a katolikus liturgiában a pap által kimondott szavakhoz kötik 
az átváltoztatást, és konkrétan ehhez a pillanathoz kapcsolódik a 
Szentlélek lehívása. Számos keleti teológus szemében ebben is erő-
teljes krisztocentrizmus és a Szentlélek háttérbe szorítása nyilvánul 
meg, ami a Filioque következménye, a Fiúhoz viszonyítva ugyanis 

33	 Tantum ergo Sacramentum, https://imadsag.hu/tantum-ergo-sacramen-
tum/ (Letöltve: 2024.11.04.) Vö. Babits Mihály, Amor sanctus. Szent szeretet 
könyve. Középkori himnuszok latinul és magyarul, Magyar Szemle Társa-
ság, Budapest, 1933, 194, https://mek.oszk.hu/11100/11171/11171.pdf#pa-
ge=196.12. 

34	 Babits, Amor sanctus, 195. Az Éneklő Egyházban közölt fordításban kevés-
bé egyértelmű: „Az Atyának és Fiúnak dicséret és tisztesség, Szentlélekkel 
egyetemben áldás, örök dicsőség” (Pange lingua gloriosi, Kájoni Kancionále 
nyomán (ÉE 174, 250. o.). Az angol fordítás viszont csak az Atya és a Fiú 
tekintetében változtat: ”Glory let us give and blessing to the Father and 
the Son, honour, thanks, and praise addressing, while eternal ages run, 
ever too his love confessing who, from both, with both is one.” (Now, my 
tongue, the mystery telling, ford. Edward Caswall (1849), The Oxford Hymn 
Book 151 (Basil Harwood et al., Clarendon, Oxford, 1925, 381); vö. https://
www.stsaviourseastbourne.org.uk/tantem-ergo (Letöltve: 2024.11.04.). Ez-
zel szemben Tück közölt fordítása mindhárom személyt megnevezi (Gift, 
177). 



162 András Szabolcs

a Lélek már nem egyenlőként, hanem tőle függőként jelenik meg. 
Ezzel szemben az ortodox liturgiában az epiklézis nemcsak az át-
változtatás szavaira korlátozódik, hanem az egész eucharisztikus 
szertartásra, sőt a teljes liturgiára.35 A szentmise a Szentlélek által 
lépi túl az emberi kereteket, és az ember nemcsak egy megemlékezés 
része, hanem bekapcsolódik abba a dinamizmusba, ami őt a men�-
nyei Atyához kapcsolja, aki a Fiút küldte a világ megváltására. Mivel 
a Szentlélek éppúgy az Atyától ered, mint a Fiú, ezért a Szentlélek 
teszi jelenvalóvá az eucharisztiában a Fiút. A templom, mint litur-
gikus tér, és a szentmise, mint liturgikus idő, olyan dimenziót alkot, 
amikor az ember az eucharisztiában találkozik a lényege szerint 
megismerhetetlen és felfoghatatlan Istennel, ugyanis ebben a térben 
és időben – akárcsak a Jézus-imában – Isten megtapasztalható lesz 
a Szentlélek és az energiái által.36 Ebből a perspektívából szemlélve 
a katolikus liturgia epiklézise hiányosnak tűnik, ha abban csak a 
pap szavai játszanak döntő szerepet, és nincs megfelelően kiemelve 
a Szentlélek egyedülálló jelentősége. A liturgiában a hitvallás és az 
epiklézis alkotja azt a tengelyt, amely mentén az ember megvallja az 
eucharisztiában jelen lévő Istent, és a teremtő és teremtett közötti 
természetbeli különbség már nem lesz elválasztó vonal, hanem a 
találkozás helye és ideje. 

Zárszó

A Filioque-kérdés nem egy elvont teológiai vita, amely évszáza-
dok óta megosztja a kereszténységet, hanem szerves része a hit-
gyakorlatnak, és amint láthattuk, a liturgiának is. A tantétel konk-
retizálódása szorosan összekapcsolódott a hitvallás formájának 

35	 Dumitru Stăniloae, Sfîntul Duh în Revelație, Ortodoxia 2 (1974) 216–249 
(245).

36	 A palamita teológia szerint (Palamasz Szt. Gergely 14. századi szerzetes 
nyomán) Isten maga nem lép be a teremtett világba, hanem a teremtetlen 
energiái által valósítja meg üdvözítő tervét. Az energiák működése legin-
kább a bensőséges ima és a liturgia során tapasztalható meg. Részleteseb-
ben lásd: Jean Meyendorff, Introduction a l’Étude de Grégoire Palamas, 
Seuil, Paris, 1959.



163Epiklézis és hitvallás

kidolgozásával, és már ezen a ponton liturgikus vonatkozásai voltak. 
Egyrészt a hitvallás pneumatológiai részének a szövege a keleti li-
turgiából lett kölcsönözve, és egyetemesen elterjedt. Amikor először 
felvetődött Ibériában, hogy a liturgia során használt hitvallásba is 
be kellene iktatni a kifejezést, ez összefüggött a szentmise során 
történő kereszteléssel, amellyel az arianizmusból megtérők vissza-
találtak az egyházhoz. Ebben a folyamatban azonban az ortodox 
keresztények a Szentlélek liturgikus szerepének további csökkené-
sét vélték felfedezni, ugyanis már az epiklézis katolikus gyakorlata 
is hiányosnak tűnt: annak nemcsak a pap átváltoztató szavaiban 
kell megmutatkoznia, hanem a teljes szentmise maga az epiklézis, 
az Istennel való találkozás a Szentlélek által. Ennek a kritikának az 
ismerete hasznos lehet a katolikusok számára,37 hogy megértsék, 
miként találkozhatnak valóságosan Krisztussal, és miért fontos a 
zsinati hitvallás elhangzása: a szentmisében a hívő ember találkozik 
azzal a valóságos Istennel, aki érte valóságosan emberré lett, és a 
Szentlélek által megtapasztalható az eucharisztiában.

Bibliográfia/Bibliography

Augustinus, Aurelius, A Szentháromságról 5.14 (ford. Gál Ferenc), 
Szent István Társulat, Budapest, 1985. 

Ailes, Marianne, An Earlier European Union and a European 
Foundation Myth, Charlemagne, a European Icon, 2016. https://
www.charlemagne-icon.ac.uk/2016/10/05/an-earlier-european-
union-and-a-european-foundation-myth/ (letöltve: 2024.11.04.).

András Szabolcs, A Filioque mint a teológia és a politika konfrontá-
ciója. Megoldási kísérletek az ökumené szolgálatában, Kolozsvári 
Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 2020.

37	 András Szabolcs, A Filioque-kérdés liturgikus, teológiai és politikai össze-
függései a 20. században, in Ivancsó István (szerk.), A „Homo liturgicus” 
ünnepi szimpozion előadásainak anyaga, 2017. szeptember 29–30. (Liturgi-
kus örökségünk 21), Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 
Nyíregyháza, 2017, 41–51 (49).



164 András Szabolcs

András Szabolcs, A Filioque-kérdés liturgikus, teológiai és poli-
tikai összefüggései a 20. században, in Ivancsó István (szerk.),  
A „Homo liturgicus” ünnepi szimpozion előadásainak anyaga, 2017. 
szeptember 29–30. (Liturgikus örökségünk 21), Szent Atanáz Gö-
rögkatolikus Hittudományi Főiskola, Nyíregyháza, 2017, 41–51.

Babits Mihály, Amor sanctus. Szent szeretet könyve. Középkori him-
nuszok latinul és magyarul, Magyar Szemle Társaság, Budapest, 
1933.  https://mek.oszk.hu/11100/11171/11171.pdf#page=196.12. 

Balthasar, Hans Urs von, Cosmic Liturgy. The Universe According to 
Maximus the Confessor, Communio-Ignatius, San Francisco, 1988

Bianchi, Davide, A Shrine to Moses. A Reappraisal of the Mount 
Nebo Monastic Complex between Byzantium and Islam, Austrian 
Academy of Sciences Press, Vienna, 2021.

Buehler, John, O salutaris hostia. Tantum ergo sacramentum, The 
Choral Journal 48.2 (2007) 77.

Chryssavgis, John – Asproulis Nikolaos (szerk.), Priest of Creation. 
John Zizioulas on Discerning an Ecological Ethos, Bloomsbury 
Publishing, London, 2021.

Dales, Douglas, Alcuin. His Life and Legacy, James Clarck & Co., 
Cambridge, 2012. 

Denzinger, Heinrich, Peter Hünermann (szerk.), Hitvallások és az 
Egyház Tanítóhivatalának megnyilatkozásai (ford., szerk. Romhá-
nyi Beatrix, Sarbak Gábor), Örökmécs – Szent István Társulat, 
Bátonyterenye – Budapest, 2004.

Diós István, Alkuin, Magyar Katolikus Lexikon 1., szerk. Diós István, 
Viczián János, Szent István Társulat, Budapest, 1993. (https://le-
xikon.katolikus.hu/A/Alkuin.html, letöltve: 2024.11.04.)

Edward Caswall (1849), The Oxford Hymn Book 151 (Harwood, Basil 
et al., Clarendon, Oxford, 1925, 381); vö. https://www.stsaviour-
seastbourne.org.uk/tantem-ergo (letöltve: 2024.11.04.).

Fischer, Balthasar, Pange lingua, Lexikon für Theologie und Kirche 
(szerk. Walter Kasper) 7, 31998, 1311–1312.

Gergely Jenő, A pápaság története, Kossuth, Budapest, 1982.
Meyendorff, Jean, Introduction a l’Étude de Grégoire Palamas, Seuil, 

Paris, 1959.



165Epiklézis és hitvallás

Meyendorff, John, Byzantine Theology. Historical Trends and Doctri-
nal Themes, Fordham University Press, New York, 1987.

Moesch, Sophia, Augustin and the Art of Ruling in the Carolingian 
Imperial Period. Political Discourse in Alcuin of York and Incmar 
of Rheims, Routledge, London – New York, 2020.

Ostogorsky, Georg, A Bizánci Állam története (ford. Magyar István 
Lénárd), Osiris, Budapest, 2003.

Pásztori-Kupán István, The Formation and Ecumenical Importance 
of the So-called Niceano-Constantinopolianum, Review of Ecume-
nical Studies 1 (2011) 25–54.

Prassl, Franz Karl, Tantum ergo, LThK 9 (2000) 1257.
Rahner, Karl, The Trinity (ford. Josheph Donceel), Continuum, Lon-

don–New York, 2001.
Ratzinger, Joseph, A keresztény hit. Gondolatok az Apostoli Hitvallás 

nyomán, Opus Mystici Corporis, Bécs, 1976.
Ratzinger, Joseph, Einführung in das Christentum. Vorlesungen über 

das apostolische Glaubensbekenntnis, Kösel, München, 182000.
Ratzinger, Joseph, Introduction to Christianity (ford. J. R. Foster), 

Communio Books – Ignatius Press, San Francisco, 1990.
Siecienski, A. Edward, Filioque. The History of a Doctrine, Oxford Uni-

versity Press, Oxford, 2010.
Stăniloae, Dumitru, Sfîntul Duh în Revelație, Ortodoxia 2 (1974) 

216–249.
Story, Joanna, Charlemagne and Rome. Alcuin and the Epitaph of 

Pope Hadrian I, Oxford University Press, Oxford, 2023.
Tück, Jan-Heiner, A Gift of Presence: The Theology and Poetry of the 

Eucharist in Thomas Aquinas, Catholic University of America 
Press, Washington, DC, 2018.





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.11

Isten igéjének felolvasása  
a keleti liturgiában 

OLIMPIU NICOLAE BENEA

Babeș–Bolyai Tudományegyetem,  
Ortodox Teológia Kar, Kolozsvár (RO)

nicolae.benea@ubbcluj.ro

Ezt a tanulmányt Nóda Mózes professzor atyának ajánlom, aki az 
egyházi és egyetemi szolgálatban példakép, akinek szíve nyitott min-
den mellette levő ember, de mindenekelőtt Krisztus iránt. Örömöm-
re szolgál, hogy tudományos pályája és papi szolgálata közvetlen 
közelében lehettem, Marosvásárhelyen, majd később Kolozsváron.  
Nóda Mózes professzor atya, köszönöm, hogy (újra) találkozhattunk!

A keleti ortodox liturgia célja,1 hogy a híveket az Istennel való 
közösségbe vezesse az imádság, az ének és, lényeges módon, az ő 

1	 A keleti ortodox liturgikus szertartásban három liturgiát lehet ünnepelni: 
(1) Aranyszájú Szent János liturgiája, amelyet a liturgikus év legtöbb nap-
ján ünneplünk, és amely a vecsernyével egészül ki Mária elszenderülése 
ünnepén; (2) Szent Vazul liturgiája, amelyet a vecsernyével együtt évente 
tízszer ünnepelnek (a nagyböjt öt vasárnapján, Szent Vazul ünnepén (ja-
nuár 1.), karácsony és vízkereszt előestéjén, valamint nagycsütörtökön és 
nagyszombaton; (3) az előre megszentelt ajándékok liturgiája (előreszen-
teltek liturgiája), amelyet általában szerdánként és péntekenként ünne-
pelnek a nagyböjt alatt és a nagyhét első három napján; ez egy vesperás 
liturgia, amelynek nincs anaforája (eucharisztikus imája), mert a kenyér 
és a bor ajándékait egy korábbi liturgián szentelték meg, ezért a „megszen-
telt” elnevezés. A részletekről: Ene Braniște, Liturgica specială, jav. kiadás, 
szerk. Nicolae D. Necula, Chiril Lovin, Basilica, București, 2016, 213–451. 



168 Olimpiu Nicolae Benea

igéjének hirdetése által. 2 A Szentírás felolvasása és hallgatása nem 
csupán a liturgikus szertartás része, hanem olyan pillanat, amely-
ben a hívek részesülnek az isteni kinyilatkoztatásban és lelkileg át-
alakulnak. A liturgia alapja Krisztus leereszkedése az emberekhez 
és a hívők felemelése Istenhez. Az evangélium meghallgatása után, 
Krisztus világosságában, a híveket arra buzdítják, hogy hagyjanak 
fel az e világi gondokkal, emeljék fel szívüket, és miután részesültek 
a Megváltó Jézus Krisztus testéből és véréből, mondják azt, hogy 
mennyei Lelket kaptak, és meglátták a Szentháromság igazi vilá-
gosságát.3 Ez a spirituális, misztikus élmény azt mutatja, hogy a 
Szentírás felolvasása nem csupán az isteni üzenetre való emlékezés, 
hanem Krisztus jelenlétének aktualizálása a liturgikus közösségben.

2	 Az ortodox liturgia széles körű, történelmi, teológiai és misztikus vonat-
kozásai tárgyalásának számos alapvető munkája közül csak néhányat vá-
lasztottunk: Alexander Schmemann, Introduction to Liturgical Theology, 
St. Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, NY, 1986; Karl Christian Felmy,  
Vom urchristlichen Herrenmahl zur Göttlichen Liturgie der Orthodoxen Kirc-
he. Ein historischer Kommentar, Oikonomia, Erlangen, 2000; Robert F. Taft, 
A History of the Liturgy of St. John Chrysostom, 2, 4–6., Pontifical Oriental 
Institute, Róma, 1978, 1991, 2000, 2008; Juan Mateos, A History of the Li-
turgy of St. John Chrysostom, vol. 1: The Liturgy of the Word, Eastern Chris-
tian Publications, Fairfax, VA, 2016; Nicolae Cabasila, Scrieri II. Explicări 
la dumnezeiasca Liturghie (Filocalica), ford. Ioan Ică jr., Deisis, Sibiu, 2014; 
Maximus Confessor, Mystagogia, Patrologia Graeca 91, 658–718 (Sfântul 
Maxim Mărturisitorul, Mystagogia. Cosmosul și sufletul. Chipuri ale Bi-
sericii, ford., bev. Dumitru Stăniloae, Institutul Biblic și de Misiune al BOR, 
București, 1993/2000 [Müsztagógia, in Vidrányi Katalin (szerk.), Az iste-
ni és emberi természetről II., ford. Baán László, Atlantisz, Budapest, 1994, 
267–311]; Ioan Ică jr., De la Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului 
– Integrala comentariilor liturgice bizantine (studii și texte), Deisis, Sibiu, 
2011; Ioan Ică jr., Canonul Ortodoxiei. Canonul Liturgic și Tipiconal al Bise-
ricii Ortodoxe, Deisis, Sibiu, 2008; Robert Taft, The Liturgy of the Hours in 
East and West. The Origins of the Divine Office and its Meaning for Today, 
Liturgical Press, Collegeville, MN, 1986.

3	 Dumitru Popescu, Apologetica rațional-duhovnicească a Ortodoxiei, Editura 
Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2009, 175. A szerző szerint Isten megteste-
sült Fia áll az isteni megismerés középpontjában, amely a Szentháromság 
kebeléből származik. Az ortodox teológiában ez a tudás fokozatosan bon-
takozik ki a Krisztusban való fiúságon keresztül, eszkatologikus perspektí-
vával rendelkezik, és a szemtől szembe látásban, az Istennel való közösség 
legfőbb formájában csúcsosodik ki.



169Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

A bibliai szövegek olvasása a keleti liturgiában alapvető szere-
pet játszik a hívek liturgikus és lelki életében, mivel a megtestesült 
igével, Krisztussal való közvetlen találkozás alkalma. E tanulmány 
a bibliai olvasmányok szerkezetét és jelentőségét elemzi az ortodox 
liturgiában, teológiai szerepükre, valamint lelkipásztori alkalmazha-
tóságukra való tekintettel. A patrisztikus és kortárs írások tükrében 
azt vizsgálom, hogy miként válik Isten igéjének olvasása a hívek 
lelki életének fényforrásává, lelki táplálékává és útmutatójává.

A bibliai szövegek olvasásának története  
és alakulása a keleti liturgiában

A Szentírás felolvasása a liturgiában a zsidó zsinagógai gyakorlatból 
ered, ahol a Tóra és a próféták felolvasása az istentisztelet központi 
része volt. Az első századtól kezdve a keresztény egyház átvette és 
adaptálta ezt a gyakorlatot, és a szent iratok felolvasását beépítette 
az istentiszteletbe.4 Az Ó- és Újszövetségből vett perikópák felolva-
sása fokozatosan a liturgikus struktúra szerves részévé vált.5 A pat-
risztikus hagyományban az egyházatyák hangsúlyozták a Szentírás 

4	 A zsinagógai istentiszteletnek a keresztény istentiszteletre gyakorolt hatá-
sáról, a zsidó-keresztény liturgia kettős egységéről – a Szentírás olvasása 
és hirdetése az eucharisztikus rész egységéről –, illetve a keresztény isten-
tisztelet hangsúlyának elmozdulásáról az eszkatológiától a „kor liturgiája” 
felé: Schmemann, Introduction to Liturgical Theology, 40–71. 

5	 Szent Jusztinosz vértanú a második század közepén írt Első Apológiájá-
ban (67.3-5) viszonylag részletesen beszámol az istentisztelet lefolyásáról, 
amelyben megemlíti az eucharisztikus cselekményt megelőző igeolvasást 
és magyarázatot: „A Napról elnevezett napon mindannyian, városokban 
és falvakban egyaránt összejövetelt tartunk, ahol felolvassuk az apostolok 
emlékiratait és a próféták írásait, amennyire azt az idő engedi. A felolva-
só elhallgatása után az elöljáró beszédében int és buzdít, hogy ezeket a 
szép dolgokat tetteinkkel utánozzuk. Majd mindannyian felállunk, közö-
sen imát mondunk, imánk befejezésekor kenyeret, bort és vizet hoznak 
oda.” (καὶ τῇ τοῦ ἡλίου λεγομένῃ ἡμέρᾳ πάντων κατὰ πόλεις ἢ ἀγροὺς μενόντων 
ἐπὶ τὸ αὐτὸ συνέλευσις γίνεται, καὶ τὰ ἀπομνη μονεύματα τῶν ἀποστόλων ἢ τὰ 
συγγράμματα τῶν προφητῶν ἀναγινώσκεται, μέχρις ἐγχωρεῖ. εἶτα παυσαμένου τοῦ 



170 Olimpiu Nicolae Benea

felolvasásának mint az isteni jelenlét megnyilvánulásának fontos-
ságát.6

A Szentírás olvasása a liturgia keretében spirituális olvasásnak 
tekintendő, amely a léleknek mély, üdvhozó megértést ad. Szír Szent 
Izsák erről a tapasztalatról ír, amikor hangsúlyozza azt a változást, 
amelyet az isteni Szentírásban való elmélyülés idéz elő az Isten va-
lóságával való találkozás révén: „Szenteld magad a szent iratok ol-
vasásának [...], amelyek megmutatják a könnyed szemlélődés útját, 
még akkor is, ha először nem érzed édességüket, a sötétséget hozó 
dolgok közelsége miatt, azért, hogy felváltsd az egyik találkozást 
egy másikkal”.7 A liturgiában az ige hallgatása lelki kommunióvá 
válik, amelyen keresztül az isteni kegyelem áthatja a hallgató lelkét. 

ἀναγι νώσκοντος ὁ προεστὼς διὰ λόγου τὴν νουθεσίαν καὶ πρόκλησιν τῆς τῶν καλῶν 
τούτων μιμήσεως ποιεῖται. ἔπειτα ἀνιστάμεθα κοινῇ πάντες καὶ εὐχὰς πέμπομεν· καί 
[…] παυσα μένων ἡμῶν τῆς εὐχῆς ἄρτος προσφέρεται καὶ οἶνος καὶ ὕδωρ). Justi-
nus, Ἀπολογία ὑπὲρ Χριστιανῶν I, 67; PG 6, 429B; Vanyó László, A II. századi 
görög apologéták (Ókeresztény írók 8.), Szent István Társulat, Budapest, 
1984, 118.

6	 Petros Vassiliadis, arra utalva, hogy a kezdetek óta a keresztények a 
Szentírást az egyházban a liturgia keretében fogadták be, a bibliai kánon 
és az eucharisztikus tapasztalat kapcsolatát hangsúlyozza: az egyház 
mondta meg a híveknek, hogy mi a Szentírás, miután az első három szá-
zadban hosszú megkülönböztetési folyamat nyomán jelölte meg azokat a 
könyveket, amelyeket hiteles, „kanonikus” Szentírásnak tekintett, ame-
lyek hiteles tanúságot tesznek Krisztus személyéről és üzenetéről, ill. az 
egyház önértelmezéséről. Egy könyv tehát nem a keltezéséről vagy szer-
zőségéről szóló elméletek alapján része a Szentírásnak, hanem azért, mert 
az egyház kanonikusnak tekintette (vitatott, hogy ez egy egyházjogi (zsi-
nati) eljárás során történt, vagy a gyakorlat, az eucharisztikus folyamat 
során). Petros Vassiliadis, Canon and Authority of Scripture: An Orthodox 
Hermeneutical Perspective, in Ivan Z. Dimitrov, James D. G. Dunn, Ulrich 
Luz, Karl-Wilhelm Niebuhr (szerk.), Das Alte Testament als christliche Bibel 
in orthodoxer und westlicher Sicht (WUNT 174), Mohr Siebeck, Tübingen, 
2004, 259–276 (270). Az ószövetségi olvasmányok használatáról és ala-
kulásáról a keleti liturgiában az 5–7. századtól kezdve: Eugen J. Pentiuc, 
The Old Testament in Eastern Orthodox Tradition, Oxford University Press, 
Oxford – New York, 2014, 210–262.

7	 „Σχόλασον τη αναγνώσει των Γραφών, τη εμφανιζούση σοι την οδόν της λεπτότητος 
της θεωρίας, […] καν μη απ’ αρχής επαισθάνη της γλυκύτητος δια την επισκοτίζουσαν 
εγγύτητα των πραγμάτων, ίνα μεταλλάξης συντυχίαν εις συντυχίαν.” Ισαάκ Σύρου, 
Λόγος ΚΓ :́ Περί αγάπης Θεού και αποταγής και της εν αυτώ  αναπαύσεως, in 



171Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

Az olvasásnak ezt a szerepét Damaszkuszi Péter is megerősíti, aki 
kifejti, hogy „Istennek az isteni Szentírásban elrejtett szándéka Fiá-
nak kinyilatkoztatása által tárul fel”.8

Ez a patrisztikus hagyomány hangsúlyozza, hogy a Szentírás 
olvasása nem puszta olvasás, hanem Krisztus jelenlétének élő meg-
nyilvánulása, aki azért jön, hogy a hívők között lakjon, és megvilágo-
sítsa elméjüket és szívüket. Dumitru Stăniloae szerint a patrisztikus 
felfogás, amely a Szentírást liturgikus összefüggésben értelmezi, a 
keleti lelki irodalom szilárd hagyományát képezi. A Szentírásnak 

végtelen mélységgel és állandó érvényességgel kell rendel-
keznie, amely minden időnek és minden személynek megfe-
lel. A Szentírás ily módon való megértése azt jelenti, hogy 
kilépünk, túllépünk a betűn és azon az időbeli pillanaton.  
A liturgia szerkezetének kialakulásával a keleti egyházban a 
bibliai perikópák felolvasása rendezett módon épült be az is-
tentiszteletbe, ami a liturgia különböző részei közötti egyen-
súlyt tükrözte. A levelekből vett olvasmány és az evangélium 
felolvasása az „igeliturgia”, az isteni liturgia első részének lé-
nyeges részévé vált, amelyben a közösség Isten szavát hall-
gatja és abból tanítást kap. Ezt a szerkezetet erősítette meg 
az egyházatyák hozzájárulása, akik imákat és szabályokat 

Ασκητικά, Τύποις Αγγ. Καναριώτου και Ζανή Γρυπάρη, Αθήνα, 1871, 110–125 (120); 
Cuviosul Isaac Sirul, Cuvinte despre nevoință, 23 (Filocalia 10., EIBMBOR, 
București, 1981, 131). Az az elv, hogy a lelket az olvasmány segíti, ha imád-
kozik, és az imádság világítja meg az olvasmányt, a belső liturgia gondo-
latában valósul meg a szív oltárán. Vö. Cuvântul 8 al aceluiași Mar Isaac. 
Despre felul în care sfinții sunt puși deoparte și sfințiți prin sălășluirea 
Duhului Sfânt, in Isaac Sirul, Cuvinte pentru singuratici. Partea III, recent 
regăsită, ford. Ioan Ică jr., Deisis, Sibiu, 2005, 101–107.

8	 Πέτρος ο Δαμασκηνός, Ότι ουκ έστι πολυλογία η συχνοτέρα υπόμνησις της θείας 
γραφής, in Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, εκδ. Βενετίας, 1782, 629–630 (630); 
Petru Damaschin, Învățături duhovnicești 1.38 (Filocalia 5., ford. Dumitru 
Stăniloae, EIBMO, București, 1976, 166–167). A magyar fordítások, ha más-
ként nem jelöljük: Olimpiu Nicolae Benea, Zamfir Korinna.



172 Olimpiu Nicolae Benea

fogalmaztak meg a hívek felkészülésére a szent szövegek fel-
olvasása előtt.9

Új Teológus Szent Simeon hangsúlyozza az előkészítő imák fon-
tosságát, amelyek a Szentlelket kérik, hogy világosítsa meg a hall-
gatók elméjét, hogy Isten sajátos módon tárja fel magát, hogy tuda-
tosan lássuk „az isteni Szentírásban elrejtett isteni titkokat”.10 Ezek 
az imák azt a meggyőződést tükrözik, hogy az ige olvasása a litur-
giában nem egyszerű olvasási aktus, hanem misztikus találkozás 
Krisztussal, amely megvilágosítja és átalakítja a hallgatók szívét.

9	 A Nikaia előtti időszakban a Szentírás értelmezésének erőteljes eszkato-
lógiai dimenziója volt – az isteni ígéretek jövőbeli beteljesedését hang-
súlyozta, különösen a vasárnapi és húsvéti istentiszteleteken, amelyek a 
feltámadás előízét nyújtották. Nikaia után a liturgia és a bibliaértelmezés 
Krisztus és a vértanúk életének történelmi eseményeiről való megem-
lékezésre összpontosított, és az istentisztelet hagyomány- és üdvtörté-
net-központúvá vált. A megváltozott kontextusban a liturgia maga is a 
szentírás-magyarázat egyik formájává vált. A liturgia olyan jelentős tör-
ténelmi események köré épül, mint Krisztus születése, a keresztre feszítés, 
a feltámadás vagy a vértanúkról való megemlékezés, és ezzel a Szentírás 
értelmezésének, magyarázatának és megtapasztalásának keretévé válik. 
A bibliaértelmezés így több lesz intellektuális vagy teológiai gyakorlatnál: 
beépül az egyház szentségi-megemlékező életébe. A negyedik század után 
az egyházi hagyomány és a patrisztikus kommentárok egyre fontosab-
bá válnak a Szentírás értelmezésében. A Szentírásnak a hagyomány és 
az üdvtörténet fényében történő értelmezése megerősítette a liturgikus 
ünneplés és a bibliai exegézis közötti kapcsolatot. Részletesen: Eugen J. 
Pentiuc, Hearing the Scriptures. Liturgical Exegesis of the Old Testament 
in Byzantine Orthodox Hymnography, New York, Oxford University Press, 
2021, 1–34; vö. Gregory Dix, The Shape of the Liturgy, Dacre, London, 1949, 
347–360.

10	 Συμεών ο Νέος Θεολόγος, Κατηχήσεις ΚΔ́ . Περί γνώσεως κτλ., in Έργα Άπαντα 3., 
Εκδοσις Ωφλιμου Βιβλιου, Αθιναι, 1973, 44–52 (46). Simeon Noul Teolog, Cate-
heze, 24 (Cateheze. Scrieri II, ford. Ioan I. Ică jr., Deisis, Sibiu, 2003, 254–259 
[256]). Új Teológus Szent Simeon, Huszonöt fejezet az istenismeretről és a 
teológiáról, Paulus Hungarus – Kairosz, Budapest, 2000.



173Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

A bibliai olvasmányok szerkezete  
a keleti liturgiában

Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában nem egyszerű olvasás, 
hanem pontos és jól meghatározott struktúrát követ, amely min-
den liturgikus pillanathoz és az egyházi év liturgikus ciklusához 
igazodik. Ez a kérdés fontos ahhoz, hogy megértsük, hogy a Szentí-
rás szervesen épül be az ortodox egyház liturgikus és lelki életébe.  
A bibliai olvasmányok felépítése tükrözi az ortodox istentisztele-
teken uralkodó rendet és harmóniát; a perikópák kiválasztása a 
teológiai üzenetet hangsúlyozza és az egyes liturgikus időszakok 
központi tanítását közvetíti.

Az ortodox liturgiában a bibliai olvasmányok csoportjai az 
ószövetségi olvasmányok (különösen a vecsernye és a reggeli is-
tentisztelet (utrenye) keretében), illetve az apostoli levelekből és az 
evangéliumokból vett olvasmányok, amelyek gyakran szerepelnek 
a szent liturgiában. Minden olvasmánynak sajátos jelentősége van, 
és hozzájárul a hívek épüléséhez, mind teológiai tartalmával, mind 
pedig a liturgiában elfoglalt helyével.

Az ige liturgiája

Az ige liturgiája az isteni liturgia első része, amely magában foglalja 
az Isten igéje felolvasásával és hirdetésével kapcsolatos valamennyi 
mozzanatot, valamint az ezt kísérő imákat, énekeket és prédikáció-
kat.11 Az ortodox egyházban az ige liturgiája általában a következő 
részekből áll:

Nyitó énekek (Antifónák) – ezek az énekelt imák előkészítik a hí-
vek szívét az ige befogadására. Ebben a részben zsoltárokat és Istent 
dicsőítő énekeket énekelnek.

Az apostoli levél felolvasása – hagyományosan egy lektor vagy 
diakónus végzi. A perikópát a páli vagy a katolikus levelek közül 
választják ki, a liturgikus időtől és naptól függően. Az apostoli levél 

11	 Az igeliturgia mozzanatairól és a liturgikus cselekmények patrisztikus 
értelmezéséről: Jean-Claude Larchet, La vie liturgique, Cerf, Paris, 2016, 
románul Viața liturgică, ford. Felicia Dumas, Doxologia, Iași, 2017, 322–375.



174 Olimpiu Nicolae Benea

felolvasását a prokimen [zsoltárvers] éneklése előzi meg, amely be-
vezeti a perikópát, és felkészíti a hallgatókat az ige üzenetének be-
fogadására.

Alleluja – az apostolli levél felolvasása után háromszor hangzik 
el az „Alleluja” („Dicsérjétek az Urat”), és az énekesek meghatározott 
verseket recitálnak. Ez az evangélium iránti tisztelet megnyilvánu-
lása és az isteni áldás kérése felolvasása előtt.

A szent evangéliumok felolvasása – az ige liturgiájának központi 
mozzanata az evangélium felolvasása. A diakónus vagy a pap az 
evangéliumos könyvet felemelve jön ki az oltártól, jelképesen be-
hozva Isten igéjét a liturgikus közösségbe. Az evangéliumi szakaszt 
ünnepélyesen felolvassák; a hívek válasza: „Dicsőség neked, Uram, 
dicsőség neked”. Ez a rész azt hangsúlyozza, hogy az evangélium 
Krisztus élő igéje, aki eljön lakást venni azok szívében, akik hittel 
hallgatják.	

Homília – az evangélium felolvasása után a pap homíliája, pré-
dikációja következik, amelyben a bibliai tanításokat magyarázza 
és alkalmazza a hívek mindennapi életére. A homília az igeliturgia 
szerves része, a szentírási olvasmány meghosszabbítása és az isteni 
üzenet elmélyítésének pillanata.

Damaszkuszi Péter kiemeli, hogy a Szentírás olvasása emlékezte-
ti azokat, akiknek van tapasztalatuk az Istennel való közösségről, és 
tanítja azokat, akiknek nincs ilyen tapasztalatuk. Az isteni Szentírás 
lelki olvasása segíti a lelket az üdvösség felé vezeti haladásának 
foka szerint. Ha még cselekvő, vagyis a parancsolatok megtartásá-
nál tart, olvassa az atyák életét és szavait, ha pedig a kegyelem fel-
emelte már az isteni ismeretre, olvassa az összes isteni Írásokat.12  
A prédikációnak e szerepe alapvető, mert hozzájárul ahhoz, hogy 
Isten igéje ne csak passzív üzenet maradjon, hanem tevékeny és 
cselekvő legyen minden hívő életében.

12	 Πέτρος ο Δαμασκηνός, Περί διακρίσεως, in Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 606–
608 (607); The Philokalia 3. (szerk., ford. G. E. H. Palmer, Philip Sherrard, 
Kallistos Ware), Faber&Faber, London – Boston, 1984, 154–155; Petru Da-
maschin, Învățături duhovnicești 1,24 (Filocalia 5., 125–126).



175Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

Az olvasmányok rendje

A bibliai olvasmányok rendje a keleti liturgiában jól meghatározott 
liturgikus naptárt követ, amely tükrözi az egyház ünnepeit és litur-
gikus időszakait. Ezek az olvasmányok úgy vannak felépítve, hogy 
kiemelik Krisztus és a szentek életének központi eseményeit, és így 
a hívek teljes képet kapnak az isteni üdvösségtervről. Minden litur-
gikus naphoz külön olvasmányok tartoznak, amelyek úgy vannak 
elrendezve, hogy biztosítsák a folytonosságot és a bibliai üzenet te-
matikus megértését.

Az ószövetségi olvasmányokat általában vecsernye és a reggeli 
istentisztelet (utrenye) keretében olvassák fel, de a szent liturgián 
belül bizonyos különleges miséken is jelen vannak (például nagy-
csütörtökön, húsvétkor vagy karácsonykor). Ezek az olvasmányok 
arra szolgálnak, hogy a híveket felkészítsék az ószövetségi próféciák 
beteljesedésére Krisztus személyében.

Az apostoli olvasmányok (levelek) szinte minden liturgiában sze-
repelnek, és úgy vannak megállapítva, hogy tükrözzék az aposto-
lok tanításait és a keresztény közösségekhez intézett buzdításait. 
Nagyböjtben például az apostoli perikópák a bűnbánatra és a lélek 
megtisztítására buzdítanak.

Az evangéliumi perikópák – az evangéliumi olvasmányok felépí-
tése megfelel az egyház főbb liturgikus ciklusainak, a triódionnak 
(húsvét előtti időnek), a pendikosztárionnak (húsvéttól pünkösdig) 
és az oktoichosznak (a liturgikus év többi része). Minden vasárnap-
nak és ünnepnapnak sajátos perikópája van, amely bemutatja Krisz-
tus tanítását, üdvözítő tetteit, és felszólít az életszentségre.

Az olvasmányok rögzített sorrendje biztosítja a liturgikus folyto-
nosságot és koherenciát, és lehetővé teszi, hogy a közösség minden 
liturgikus évben végigjárja az üdvösség történetét. Ahogyan Líbiai 
Thalassios is kifejti, azt, aki az igazság szerint, jámboran és vágya-
kozva keresi, Isten igéje elvezeti Isten ismeretére.13

13	 Θαλάσσιος ο Λίβυος, Περί αγάπης και εγκρατείας και της κατά νουν πολιτείας, Προς 
τον πρεσβύτερο Παύλο. Δεύτερη Εκατοντάδα, in Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 
465–468 (462); St Thalassios the Libyan, On Love, Self-control and Life 
in Accordance with the Intellect, in The Philokalia 2., (szerk., ford. G. E. H. 



176 Olimpiu Nicolae Benea

A különleges ószövetségi olvasmányokra (parimiák) főként a ves-
perásokon és a nagy ünnepeken (karácsony, vízkereszt, nagyhét) 
kerül sor. A parimiák fontos szerepet játszanak abban, hogy a hí-
vekkel megismertessék az ünnep jelentőségét, összekapcsolva az 
ószövetségi eseményeket azok újszövetségi beteljesedésével.

A bibliai olvasmányokat mindig liturgikus gesztusok kísérik, 
amelyek e pillanatok fontosságát hangsúlyozzák. Például az evan-
gélium előtt a pap vagy a diakónus így imádkozik: „Ragyogtasd fel 
szívünkben, embereket szerető Uralkodónk, a te Istenséged ismere-
tének tiszta világosságát, és nyisd meg értelmünk szemét a te evan-
géliumi tanításaid megértésére...”.14 Ez a gesztus azt mutatja, hogy 
az ige olvasása nem csupán intellektuális aktus, hanem a megvilá-
gosodás és a lélek átalakulásának pillanata.

Összefoglalva, a bibliai olvasmányok felépítése a keleti liturgi-
ában a liturgia különböző részei közötti egyensúlyt tükrözi, és ki-
emeli Isten igéjének fontosságát a hívek életében. Minden egyes ol-
vasmány, ima és liturgikus gesztus hozzájárul egy olyan lelki közeg 
megteremtéséhez, amelyben Isten igéjét a liturgikus közösség kö-
zepette élő valóságként hirdetik, hallgatják és élik meg. A Szentírás 

Palmer, Philip Sherrard, Kallistos Ware, Talasie Libianul), Faber&Fa-
ber, London – Boston, 307–332 (314), Despre dragoste, înfrânare și petrece-
rea cea după minte 2.28 (Filocalia 4., Humanitas, București, 2004, 17).

14	 Liturghier, EIBMBOR, București, 2012, 147–148. Az egész ima nemcsak a hí-
veknek szól, hanem a papnak és a diakónusnak is, mert – mondja Dumitru 
Stăniloae – a klerikusoknak nem az Istenről szóló dogmák elméleti isme-
rete a fontos, hanem „Isten világosságának ismerete, aki maga válik vi-
lágossággá a papban és a hívekben” (Dumitru Stăniloae, Spiritualitate și 
comuniune în liturgia ortodoxă, EIBMBOR, București, 2004, 321–322). Az ima 
eredeti változata: Ἔλλαμψον ἐν ταῖς καρδίαις ἡμῶν, φιλάνθρωπε Δέσποτα, τὸ τῆς 
σῆς θεογνωσίας ἀκήρατον φῶς, καὶ τοὺς τῆς διανοίας ἡμῶν ὀφθαλμοὺς διάνοιξον 
εἰς τὴν τῶν εὐαγγελικῶν σου κηρυγμάτων κατανόησιν. Ἔνθες ἡμῖν καὶ τὸν τῶν 
μακαρίων σου ἐντολῶν φόβον, ἵνα τὰς σαρκικὰς ἐπιθυμίας πάσας καταπατήσαντες 
πνευματικὴν πολιτείαν μετέλθωμεν, πάντα τὰ πρὸς εὐαρέστησιν τὴν σὴν καὶ 
φρονοῦντες καὶ πράττοντες. Σὺ γὰρ εἶ ὁ φωτισμὸς τῶν ψυχῶν καὶ τῶν σωμάτων 
ἡμῶν, Χριστὲ ὁ Θεός, καὶ σοὶ τὴν δόξαν ἀναπέμπομεν σὺν τῷ ἀνάρχῳ σου Πατρὶ 
καὶ τῷ παναγίῳ καὶ ἀγαθῷ καὶ ζωοποιῷ σου Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς 
αἰῶνας τῶν αἰώνων. Ἀμήν (Panagiotes Trempelas, Αἱ τρεῖς Λειτουργίαι κατὰ τοὺς 
έν Ἀθῆναις Κώδικας, NP, Athén, 1935, 53–54)



177Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

olvasása így válik a világosság forrásává, lelki táplálékká és minden 
hívő lelki életének útmutatójává.15

Isten igéje olvasásának teológiai szerepe

Isten igéjének olvasása a keleti liturgiában mély teológiai jelentéssel 
bír, mivel nemcsak liturgikus, hanem szentségi aktusnak is tekint-
hető, amelyen keresztül Isten kinyilatkoztatja magát és közli ma-
gát a hívőkkel. A Szentírás olvasásának ez a teológiai perspektívája 
azon az ortodox felfogáson alapul, amely szerint Isten igéje az isteni 
kinyilatkoztatás eszköze és Krisztus élő jelenlétének megnyilvánu-
lása az egyházban. Az ige olvasásának teológiai szerepe többszintű: 
a kinyilatkoztatás eszköze, az eucharisztikus kegyelem befogadá-
sára való felkészülés módja és az Istennel való lelki közösség egyik 
formája. Az igeolvasás néptikus (misztikus) aspektusa lényeges sze-
repet játszik ebben a dinamikában, mert meghívja a híveket a Krisz-
tussal való belső találkozásra és a lélek mélyreható átalakulására az 
imádság és a szent szöveg feletti elmélkedés által.

15	 Stefanos Alexopoulos a Szentírás és a bizánci liturgia közötti mély kap-
csolatot vizsgálja. A liturgia az ortodox egyház szíve és élete, amelyben a 
Szentírás központi szerepet játszik, jelen van mind a szent szövegek köz-
vetlen olvasásában, mind a közvetett utalásokban, a himnuszokban és 
imákban. A liturgia a Szentírás hirdetésének és értelmezésének természe-
tes helye, amely a hívek számára alapvető hermeneutikai keretet biztosít. 
Emellett a bizánci liturgiához kapcsolódó himnográfia a szentírási olvas-
mányok teológiai kommentárjaként, az üdvtörténeti események liturgikus 
értelmezését nyújtja. A Biblia és a liturgia elválaszthatatlanul összekap-
csolódik a bizánci ortodox hagyományban. A liturgia nemcsak a Szentírás 
olvasásához ad keretet, hanem annak megértéséhez és alkalmazásához 
is, így a Szentírás megélhetővé válik a hívők közösségének mindennapi 
életében. The Use of the Bible in Byzantine Liturgical Texts and Servi-
ces, in Pentiuc, The Oxford Handbook of the Bible in Orthodox Christianity, 
243–260.



178 Olimpiu Nicolae Benea

Isten igéje mint a kinyilatkoztatás eszköze

 Az ortodox teológiában Isten igéje nem csupán egy szent szöveg, ha-
nem olyan eszköz, amely által Isten kinyilatkoztatja és megismerteti 
magát a hívőkkel. Az ige felolvasása a liturgiában Krisztus valóságos 
jelenlétének megnyilvánulása a közösségben, amely világosságot és 
kegyelmet hoz azoknak, akik hittel hallgatják. Hitvalló Maximosz 
az igének ezt a szerepét hangsúlyozza azzal, hogy a megújulás ide-
jére, Isten országa középpontjára emlékeztet: „...a Szentírás szokása, 
hogy megváltoztassa az időket és felcserélje azokat. [...] Ez világos 
azok számára, akik ismerik.”16 Ez a teológiai perspektíva tükrözi a 
Szentírás ortodox felfogását, amely értelmében az nem csupán írott 
szöveg, hanem élő párbeszéd Isten és népe között.

Az ige felolvasása a liturgiában Isten akaratának hirdetése, a 
Krisztussal való közvetlen találkozás alkalma. Damaszkuszi Péter 
a Krisztus iránti olthatatlan vágyakozással hozza összefüggésbe az 
eucharisztia kapcsán. A hívőnek, aki a Szentírás, különösen az evan-
géliumok kinyilatkoztatását befogadja, „nem szűnik vágyakozása és 
nem apadnak el többé féktelenül fakadó könnyei”.17 Így a Szentírás 
olvasásakor a hívők nem csupán ismeretek befogadására kapnak 
meghívást, hanem arra, hogy személyes kapcsolatba lépjenek Krisz-
tussal, Isten örök igéjével, aki megvilágosítja és az üdvösségre vezeti 
a lelkeket.

Ilyen értelemben az ige olvasása az Istennel való találkozás pilla-
nata, olyan esemény, amelyben maga Isten jön el, hogy találkozzon 
népével. A szövetség feltételeit felidézve Thalasius így ír: „…kutasd 
a Szentírást, és rátalálsz Isten parancsaira; tedd meg, amit mond, 
és megszabadulsz a szenvedélyektől”.18 Az ige olvasása így az isteni 

16	 Μάξιμος ο Ομολογητής, πρὸς Θαλάσσιον περὶ διαφόρων ἀπόρων τῆς ἁγίας 
Γραφῆς, q. 7, PG 90, 284; Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Tala-
sie 7 (Filocalia 3., ford. Dumitru Stăniloae, Humanitas, București, 2004, 54). 

17	 Πέτρος ο Δαμασκηνός, Περί της β’, γ’, δ’ θεωρίας, Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 
588; Philokalia 3. (Palmer et al.), 123; Petru Damaschinul, Învățături du-
hovnicești (Filocalia 5., 89). 

18	 Θαλάσσιος, Εκατοντάδα Κεφαλαίων περι αγάπης, 471 (Ερεύνησε τις Γραφές και 
θα βρεις τις εντολές· κάνε ότι λένε, και θ’ απαλλαγείς από τα πάθη). Vö. Talasie 
Libianul, Despre dragoste, 4,54 (Filocalia, 4., 32).



179Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

tanításban való részesedés lehetőségévé és a kegyelem forrásává 
válik azok számára, akik nyitott szívvel hallgatják.

A Szentírás olvasása által a hívők személyesen és közösségileg 
részesülnek az isteni kinyilatkoztatásban. A kinyilatkoztatás felszó-
lít, hogy hitelesen éljünk és teljesítsük Isten akaratát. Sínai Szent 
Hészükhiosz hangsúlyozza, mennyire fontos a gyakorlatban enge-
delmeskedni a Szentírás szavának, az isteni terv feltárása eszkö-
zének: „…a Szentírás által elmondottak nem csak azért hangzottak 
el, hogy megértsük őket, hanem hogy megtegyük őket”.19 Ebben az 
értelemben a Szentírás olvasása a lélek megszentelésének és az elme 
megvilágosításának aktusa, amelyen keresztül Isten kinyilatkoztat-
ja magát és a hívőket az üdvösség útján vezeti.

Isten igéje mint felkészítés  
az eucharisztikus kegyelemre

Isten igéjének olvasása a liturgiában nem csupán egy szöveg passzív 
olvasása, hanem aktív előkészület az eucharisztikus kegyelemben 
való teljes részesülésre. Az ortodox liturgia két fő részből áll: az ige-
liturgiából és az eucharisztikus liturgiából. Az igeliturgia célja, hogy 
az isteni ige hirdetése által felkészítse a híveket Krisztus testének 
és vérének vételére.

Nikétász Sztéthatosz megjegyzi, hogy a Szentírás igazságait an�-
nyiban értjük meg, amennyiben elsajátítjuk őket: „Másként olvassák 
a Szentírást azok, akik kezdők a jámbor életben, másként azok, akik 
az út közepénél tartanak, és másként azok, akik a célig futottak.”20  
A Szentírás olvasása tehát a lélek felkészítése a Krisztussal való 
valódi találkozásra az eucharisztiában. Ez a felkészülés abban áll, 

19	 Ησύχιος ο Πρεσβύτερος, Λόγος προς Θεόδουλον ψυχωφελής και σωτήριος περί 
νήψεως και αρετής εν κεφαλαίοις διαιρημένος διακοσίοις τρεις, Φιλοκαλία των 
Ιερών Νηπτικών, 127–152 (134); Isihie Sinaitul, Cuvânt despre trezvie și vir-
tute 1,60 (Filocalia 4., 55).

20	 Νικήτας ο Στηθάτος, Εκατοντάς β’, φυσικών κεφαλαίων, περί της του νοός 
καθάρσεως, in Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 805–828 (824–825); Nichita Stit-
hatul, Cele 300 de capete despre făptuire, despre fire și despre cunoștință 
2,90 (Filocalia 6., ford. Dumitru Stăniloae, Humanitas, București, 2004, 258).



180 Olimpiu Nicolae Benea

hogy Isten igéje megvilágosítja az elmét és megtisztítja a szívet, ami 
megnyitja a lelkeket az eucharisztikus kegyelem befogadására.

 Az evangélium felolvasását megelőző imák tükrözik a Szentírás-
nak ezt a teológiai értelmezését mint az eucharisztiára való felké-
szülést. A pap például így imádkozik: „Ragyogtasd fel szívünkben, 
embereket szerető Uralkodónk, a Te istenséged ismeretének tiszta 
világosságát...”.21 Ez az ima kifejezi azt a vágyat, hogy tiszta szívvel 
és megvilágosodott elmével fogadjuk az igét, hogy a Krisztussal való 
találkozás az eucharisztiában igazi lelki közösség legyen.

Az ortodox hagyományban az ige felolvasása és az eucharisz-
tikus kommunió elválaszthatatlan egymástól, mert mindkettő ál-
tal Krisztus önmagát adja a híveknek. Hitvalló Maximosz szerint 
azoknak, akik tiszta szívvel hallgatják a Szentírás tanácsait, fel kell 
ismerniük, hogy amint Isten, úgy az ő szava is határtalan, mert ha-
tártalan természetéből ered.22 Így a liturgiában olvasott ige a ke-
gyelem forrása, amely előkészíti a híveket a Krisztussal való valódi 
találkozásra a szentségekben.

Az Isten igéje olvasásának néptikus aspektusa

Az ortodox hagyományban Isten igéjének olvasását nemcsak a bibli-
ai szöveg hirdetésének tekintik, hanem néptikus (misztikus) élmény-
nek is, amely által a hívő lelke megnyílik az isteni fény befogadására 
és a Krisztussal való személyes közösségre. Az igeolvasás néptikus 
aspektusa az imádságot, az elmélkedést és a szemlélődést hangsú-
lyozza, az olvasás aktusát a hívő szívében Istennel való mély talál-
kozás módjává alakítva.23 Ezt a misztikus értelmezést képviselik az 

21	 Liturghier, 147–148. Miközben a pap ezt az imát mondja, a diakónus megfüs-
töli az oltárt és a híveket. Az evangélium felolvasását megelőző szertartás 
célja, hogy a híveket felkészítse Krisztus befogadására, hogy gondolataikat 
imádságban hozzá emeljék. A részleteről: Dumitru Stăniloae, Spiritualita-
te și comuniune în liturgia ortodoxă, 321. 

22	 Maximus, Quaestiones ad Thalassium de Scriptura sacra, PG 90, 465B (az 
egész érvelés 465A–476B); Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri 
către Talasie 50 (Filocalia 3., 193–199).

23	 Theodore G. Stylianopoulos a történetkritikai módszer alkalmazása 
és a patrisztikus tanításhoz való hűség közötti feszültséget vizsgálja. 



181Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

egyházatyák, akik hangsúlyozzák, hogy szívünket meg kell tisztí-
tanunk és elménket el kell csendesítenünk, hogy Isten igéjét mint a 
bensőnket átalakító fényt fogadhassuk be.

Új Teológus Szent Simeon magyarázza a szentírásolvasás népti-
kus aspektusát, de a korlátokat is hangsúlyozza: „Sokan olvassák a 
Szentírást, de csak néhányan, akik olvassák, hallják is (lelki érzék-
kel). Azok közül, akik olvassák, kevesen tudják helyesen megismerni 
az olvasottak erejét és értelmét.”24 A Szentírás olvasása nem csupán 
intellektuális feladat, hanem mély lelki tapasztalat, amelyben az ige 
megelevenedik és a hívő szívében munkálkodik. Az ige olvasását 
kísérő ima Isten jelenlétének szemlélésévé, valamint az elme és a 
szív megtisztításának módjává válik.

Az ige olvasásának néptikus vonatkozása olyan aszketikus gya-
korlatot is feltételez, amely során a hívő felkészül az isteni szó befo-
gadására. Ezt mondja Evagriosz is: „…ha jó teológus vagy (ha Isten 
szemlélésével foglalatoskodsz), akkor imádkozz igazán; és ha igazán 
imádkozol, akkor teológus vagy”.25 Ez az aszketikus gyakorlat magá-
ban foglalja a szüntelen imádságot, az elme elcsendesedését (hészük-
chia) és a teljes nyitottságot a kegyelem munkája iránt a személyes 
életben. A hívő nem elégszik meg csupán a Szentírás szó szerinti 
megértésével, hanem arra törekszik, hogy megtapasztalja Isten élő 
jelenlétét a szívében.

Hangsúlyozza, hogy az ortodox hermeneutikának olyan értelmezési ke-
retet kell biztosítania, amely egyszerre teszi lehetővé a szöveg szigorú 
tudományos megértését és az olvasó lelki gazdagodását. A patrisztikus 
hagyomány alapvető szerepét hangsúlyozza egy koherens ortodox herme-
neutika kialakításában, amely a bibliai szöveg és az egyház élete közötti 
folytonosságot hangsúlyozza. Toward an Orthodox Hermeneutic, in Eugen 
J. Pentiuc (szerk.), The Oxford Handbook of the Bible in Orthodox Christia-
nity, 303–321.

24	 Συμεών ο Νέος Θεολόγος, Κεφάλαια πρακτικά, και θεολογικά εκατόν πεντήκοντα 
πέντε, 60, in Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 755–782 (763–764); Sfântul Simeon 
Noul Teolog, Cele 225 de capete teologice și practice, 122 (Filocalia 6., 52).

25	 Ευάγριος Μοναχός, Τα περί προσευχής εκατόν πεντήκοντα και τρία κεφάλαια, 61, 
in Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 156–165 (159); Evagrie Monahul, Cuvânt 
despre rugăciune 60 (Filocalia 1., ford. Dumitru Stăniloae, Humanitas, Bu-
curești, 2004, 82).



182 Olimpiu Nicolae Benea

Damaszkuszi Péter hangsúlyozza, hogy az isteni Szentírás szem-
lélése a bánkódóknak bátorításként adatik, mert a belső szomorúság 
alázatot szül, az alázatból a megkülönböztetés ajándéka, abból pedig 
a belátás és a kegyelem szerinti látás.26 Így a Szentírás olvasása az 
istenivé válás egyik módja lesz, amelyben a hívő nem pusztán a 
szöveg hallása által kerül közelebb Istenhez, hanem azáltal, hogy 
közvetlenül megtapasztalja az ő teremtetlen fényét. Az ige olvasása 
csendben és imádságban olyan ismeretet ad, amely meghaladja az 
értelmet, amely a szív mélyén él, és az ember teljes átalakulásához 
vezet.

Az ige olvasásának néptikus aspektusa tehát azt hangsúlyozza, 
hogy a Szentírás nem pusztán tanulmányozható szöveg, hanem élő 
valóság, amely a hívő szívében az ima és az elmélkedés által tárul 
fel. Ebben az összefüggésben ma is igaz Hitvalló Maximosz intése 
azokhoz, akik az igét hirdetik: „…sokan beszélünk, de kevesen va-
gyunk, akik azt meg is tesszük. Azonban senki sem torzíthatja el Is-
ten szavát a saját gondatlansága miatt, hanem fel kell ismernie saját 
tehetetlenségét anélkül, hogy elrejtené az isteni igazságot, nehogy 
bűnös legyen a parancsolatok megszegésében és az ige elferdítésé-
ben”.27 Damaszkuszi Péter a Szentíráson feletti elmélkedést a szen-
vedélyek legyőzésével elért lelki nyugalommal kapcsolja össze (Kol 
3,5). Az elme megvilágosodása az erkölcsi cselekvéstől függ. Csak 
a kegyelem által felszabadított elme juthat el a Szentírás szemlélé-
séhez, az erényes élet és mély lelki tapasztalat után. Az igazi tudás 
Krisztus kegyelme által tárul fel, lehetővé téve az elmének, hogy 
felemelkedjen a Szentírás mély értelméhez.28 Ez a néptikus életre 

26	 Πέτρος ο Δαμασκηνός, Πώς έρχεται ο άνθρωπος εις αίσθησιν, ίνα γινώσκη το 
συμφέρον, in Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 687–695 (691); Philokalia 3. (Pal-
mer et al.), 275; Petru Damaschin, Învățături duhovnicești 2,24 (Filocalia 
5., 267–268).

27	 Maximus, Quaestiones ad Thalassium, PG 90, 284A; Maxim Mărturisi-
torul, Cele 400 de capete despre dragoste 4, 85 (Filocalia 2., ford. Dumitru 
Stăniloae, Humanitas, Bucureşti, 31999, Apologeticum, 2005, 155).

28	 Πέτρος ο Δαμασκηνός, Περί γνώσεως των αισθητών. Περί των θείων γραφών ότι 
ουκ έχουσι διαφωνίαν, in Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 670–671; Philokalia 3. 
(Palmer et al.), 247–249; Petru Damaschin, Învățături duhovnicești 2,12 
(Filocalia 5., 234–237).



183Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

jellemző lelki látásmód az olvasás aktusát Krisztussal való szemé-
lyes találkozássá változtatja, aki megvilágosítja és megszenteli a 
lelket.

Ezért Isten igéje olvasásának néptikus aspektusa kiegészíti a 
Szentírás ortodox liturgiában betöltött szerepének teológiai értel-
mezését, meghíva a híveket, hogy személyesen és mélyen megta-
pasztalják a Krisztussal való közösséget az ő igéjén keresztül. Ily 
módon a Szentírás olvasása nem csupán egy liturgikus cselekmény, 
hanem a megistenülés módjává válik, az Istennel való élő találko-
zássá, amely átalakítja, megvilágosítja és megszenteli a hívő egész 
lényét.

Isten igéje felolvasásának nevelő szerepe

Isten igéjének olvasása a keleti liturgiában nemcsak szentségi és lel-
ki, hanem nevelő és katekétikai szerepet is betölt. Az ortodox egyház 
hiszi, hogy a szentmisében hirdetett szentírási tanítást a híveknek 
teljes mértékben meg kell érteniük és alkalmazniuk kell mindenna-
pi életükben. A bibliai szövegek olvasása így a katekézis és a lelki 
képzés lehetőségévé válik, útmutatást, világosságot és bölcsességet 
kínálva azoknak, akik hallgatják. Ezt a nevelési szempontot egészíti 
ki a bibliai olvasmányokat követő prédikáció vagy homília, amely 
során a pap értelmezi és magyarázza a felolvasott szövegeket, a hí-
veket segítve abban, hogy megértsék a Szentírás mélyebb értelmét 
és alkalmazzák azt életükben.

A hívők katekizálása a bibliaolvasáson keresztül

A keleti liturgia nemcsak misztikus és liturgikus élmény, hanem a 
hívek számára a tanulás és a lelki képzés lehetősége is. Minden is-
tentiszteleten a bibliai szövegek olvasása lehetőséget nyújt a kate-
kézisre, azaz a keresztény tanítás szisztematikus és közérthető mó-
don történő átadására. A bibliai olvasmányokon keresztül történő 
katekézis az apostoli hagyományban gyökerezik, amikor a Szentírás 



184 Olimpiu Nicolae Benea

felolvasását magyarázatok kísérték, amelyek segítették a híveket az 
isteni üzenet jobb megértésében.29

Filemon sivatagi atya hangsúlyozza, hogy a katekézis a bibliai 
olvasmányok által az imádság állapotában érheti el tökéletességet: 
„…a szüntelen imádság és az isteni Szentírás tanulmányozása által 
a lélek értő szemei megnyílnak és meglátják a mennyei hatalmak 
Királyát, és nagy öröm és erőteljesen égő vágyakozás születik a lé-
lekben”.30 Így a keleti liturgiában Isten igéjének felolvasása arra szol-
gál, hogy a lelkeket felkészítse az isteni tanítás befogadására, hogy 
a híveket megismertesse a szent szövegek mélyebb jelentésével.

A bibliai olvasmányokon keresztül történő katekézisnek lelki-
pásztori szerepe is van, konkrét válaszokat és útmutatást kínálva a 
hívek lelki életéhez. A liturgikus olvasmányokban a bibliai szövegek 
kiválasztása Krisztus életének központi eseményeit tükrözi és feli-
dézi az egyház alapvető tanításait – a felebaráti szeretetet, a bűnbá-
natot, az imádságot, az irgalmasságot és a megbocsátást. Nagyböjt 
idején például az evangéliumi perikópák bűnbánatra hívnak és az 
élet megjavítását hangsúlyozzák, míg a pendikosztárion alatt (hús-
véttól pünkösdig) felolvasott szövegek a feltámadás örömét és az 
örök élet ajándékát emelik ki.

Az igeolvasás kateketikai szerepét a liturgikus naptár szerkeze-
te is támogatja, amely az év minden ünnepére és vasárnapjára kü-
lön olvasmányokat kínál, sajátos kateketikai tárggyal. A liturgikus 
naptár segíti a híveket abban, hogy végigjárják az üdvösség egész 
történetét, és hogy formálódjanak a hitben és a lelki életben. Szír 

29	 Harry Pappas a Szentírás lelkipásztori használatát vizsgálja az ortodox 
egyházban. A biblia fontosságát hangsúlyozza az ortodox közösségek lelki-
pásztori és lelki életében, különös tekintettel a prédikációkra, a lelki veze-
tésre és a felebaráti szeretet gyakorlására. Részletesen ismerteti a szöve-
geket olvasását és magyarázatát liturgikus környezetben, és a hívek lelki 
képzésére is kitér. A Szentírás döntő szerepet játszik a gyónás és a lelki 
tanácsadás folyamatában, vigaszt és útmutatást nyújtva. (Pastoral Use of 
the Bible in the Orthodox Church, in Pentiuc, The Oxford Handbook of the 
Bible in Orthodox Christianity, 445–462.)

30	 Αββάς Φιλήμων, Λόγος πάνυ ωφέλιμος, Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 485–495 
(486); Avva Filimon, Cuvânt foarte folositor (Filocalia 4., 150); Philokalia 2. 
(Palmer et al.), 346.



185Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

Szent Izsák is felismeri a bibliai olvasmányok katekétikai szerepét: 
„…a lélek világossága a Szentíráson való szüntelen elmélkedés, mert 
hasznos emlékeket nyom a lélekbe, amelyek segítenek védekezni a 
szenvedélyektől és ápolják az Isten iránti vágyat, így támogatva az 
imádság tisztaságát”.31

A bibliai olvasmányokon keresztül történő katekézis az olvasmá-
nyokat megelőző és követő énekeken (prokimen, alleluja és tropár) 
keresztül is megvalósul, amelyek az olvasott perikópák összefogla-
lásait és költői értelmezését tartalmazzák. Ily módon az egész közös-
séget arra hívják, hogy aktívan vegyen részt az ige befogadásában 
és megértésében, együtt énekelve és imádkozva, egyfajta közösségi 
és cselekvő katekézis formájában.

A homília: az ige értelmezése  
és gyakorlati alkalmazása

A homíliában (prédikációban) a pap értelmezi a liturgia során fel-
olvasott bibliai szövegeket, és azokat a közösség aktuális kontex-
tusára alkalmazza. A homília a bibliai olvasmány kiterjesztésének 
és a katekézis lényeges pillanatának tekinthető, amely a hívekkel 
megérteti Isten igéjét és közel hozza konkrét élethelyzetükhöz. Da-
maszkuszi Péter hangsúlyozza a homíliák befogadásának fontossá-
gát; aki megkapta a Szentírás feletti elmélkedés ajándékát, az felfe-
dezi a Szentírásban elrejtett összes áldást. Ugyanakkor a Szentírás 
mélysége tárul fel azok előtt, akik szüntelen imádságnak szentelték 
magukat, és gondolataikat állandóan Isten felé fordították. Azonban 
az isteni kinyilatkoztatás mindig az egyszerűség és az alázat révén 
tárul fel, nem a nagy erőfeszítések vagy haszontalan bölcsesség ré-
vén.32

31	 Ισαακ Σύρου, Λόγος ΛΓ :́ Περί του τρόπου της ευχής, in Ασκητικά, 172–177 (172–
173); On Prayer 53, Isaac of Nineveh, Mystic Treatises, ford. Arent Jan 
Wensinck, Verhandelingen der Koninkeijke Akademie van Wetenschap-
pen, Amsterdam, 1923, 254–262 (254); Sfântul Isaac Sirul, Cuvinte despre 
nevoință, 33 (Filocalia 10., 181).

32	 Πέτρος ο Δαμασκηνός, Περί διακρίσεως, Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 607; Phi-
lokalia 3. (Palmer et al.), 154–155; Petru Damaschin, Învățături duhovni-
cești 1,24 (Filocalia 5., 125).



186 Olimpiu Nicolae Benea

A homília az igeliturgia szerves részét képezi, és a szentmisén 
belül számos alapvető funkciót tölt be:

A bibliai szövegek magyarázata. A pap feladata, hogy elmagya-
rázza a felolvasott szövegek teológiai és lelki jelentését, feltárva a 
bibliai szavak rejtett értelmét és titkait. A homília kulcsot ad a Szent-
írás értelmezéséhez, és összekapcsolja a bibliai üzenetet a minden-
napi élet valóságával. Nagyböjt idején például a prédikációk a bűn-
bánatra és a megtérésre összpontosítanak, arra bátorítva a híveket, 
hogy életüket Krisztus tanítása szerint alakítsák.

A tanulság alkalmazása a mindennapi életben. A homília nem 
csupán a bibliai szövegek elméleti kifejtése, hanem a híveket felszó-
lítja arra, hogy az isteni tanítást személyes életükben alkalmazzák. 
A homílián keresztül az igehirdető a mai problémák és kihívások 
összefüggésébe helyezi Isten szavát, útmutatást és lelki megoldáso-
kat kínálva a keresztény élethez. XVI. Benedek pápa szerint 

[a] nép és a Könyv között kölcsönös, létfontosságú összetarto-
zás van: a Biblia élő könyv marad, amelynek alanya az azt ol-
vasó nép; a nép nem létezik a Könyv nélkül, mert benne talál-
ja meg léte alapját, hivatását, identitását. A nép és a Szentírás 
közötti kölcsönös összetartozást ünnepli minden liturgikus 
összejövetel, amely a Szentléleknek köszönhetően Krisztust 
hallgatja, mert ő szól, valahányszor a Szentírást olvassák az 
egyházban, és elfogadják a szövetséget, amelyet Isten megújít 
népével. A Szentírás és a liturgia közös célja, hogy a népet 
az Úrral való párbeszédre és az Úr akarata iránti engedel-
mességre vezesse. Az Isten szájából származó ige, amelyről a 
Szentírás tesz tanúságot, imádságos, megélt, szeretetből faka-
dó válasz formájában tér vissza hozzá (Iz 55,10).33

Lelkipásztori útmutatás. A homílián keresztül a pap a közösség 
lelkipásztoraként a híveket a hit megélésében és a kísértések elleni 

33	 XVI. Benedek, Homilia In Conclusione Coetus XII Generalis Ordinarii Sy-
nodi Episcoporum, AAS 100.11 (2008) 777–781 (781, ford. ZK), vö. Benedict 
al XVI-lea, Lecturi spirituale ale Sfintei Scripturi, Galaxia Gutenberg, Târ-
gu-Lăpuș, 2024, 23.



187Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

küzdelemben vezeti. A prédikáció a vigasztalás, a bátorítás és az 
útmutatás alkalma lesz a nehézségekkel és megpróbáltatásokkal 
szembenézők számára. Hitvalló Szent Maximosz hangsúlyozza a 
homíliának ezt a lelkipásztori szerepét: „a Szentírással való szün-
telen foglalkozás a lelket az istenfélelemre vezeti, az istenfélelem 
pedig az éberséget hozza. A lélek ekkor meglátja a démonokat, akik 
gondolataiban harcolnak ellene, és elkezd védekezni.”34

A közösség spirituális átformálása. A homíliának megvan az ere-
je, hogy lelkileg átalakítsa a közösséget a tanítás, a bűnbánatra és 
a szeretetre való felhívás által. Az ihletett és őszinte homília meg-
érintheti a hívek szívét, és életük megváltozásához vezethet. Ezért 
mondja Damaszkuszi Péter: „Aki jártas a Szentírás spirituális értel-
mezésében, megérti, tudja, hogy a legegyszerűbb szakasz is olyan 
jelentőséggel bír, mint a legbonyolultabb szakasz, és hogy mindkettő 
az ember üdvösségére irányul. Mégis, aki a megkülönböztetés ké-
pessége nélkül próbál behatolni, az gyakran értetlenül áll, mert nem 
tudja, hogy a világi tanulás is nagy segítség, ha a Lélek magasabb 
bölcsességének eszközeként szolgál.”35

A homília tehát a pap és a közösség, Isten igéje és a hívek lelke 
közötti párbeszéd kiváltságos pillanata. Kiegészíti a bibliai olvas-
mányokat, és hozzáférhetővé, alkalmazhatóvá és átformálóvá teszi 
azokat. Ahogy Remete Szent Márk kifejti, „mindabból, amit az iste-
ni Szentírás a tisztaságról mond nekünk, azt szabad embereknek 
mondja, arra buzdítva bennünket, hogy ne maradjunk meg e gondo-
latokban [a szenvedélyekben], hanem szeressük a szabadságot, hogy 
képesek legyünk választani a jó és rossz között”.36 A homília így az 
ortodox egyház liturgikus életének egyik alapvető pedagógiai és lel-
kipásztori eszközzé válik, amely a hívek lelki képzését és folyamatos 
katekézisét szolgálja.

34	 Maximus Abbas, Liber asceticus, PG 90, 911-958 (925B); Sfântul Maxim 
Mărturisitorul, Cuvânt ascetic 18 (Filocalia 2., 42).

35	 Πέτρος ο Δαμασκηνός, Περί των θείων γραφών ότι ουκ έχουσι διαφωνίαν, Φιλοκαλία 
των Ιερών Νηπτικών, 684–687 (686). Petru Damaschin, Învățături duhovni-
cești 2,23 (Filocalia 5., 258); Philokalia 3. (Palmer et al.), 267–268.

36	 Marci Eremitae, De Baptismo, PG 65, 986A-1027C (989A); Marcu Ascetul, 
Răspuns acelora care se îndoiesc despre dumnezeiescul botez (Filocalia 1., 
260).



188 Olimpiu Nicolae Benea

Összefoglalva, a keleti liturgiában Isten igéjének felolvasása és 
a homília nem csupán a bibliai szöveg passzív hallgatásának pilla-
natai, hanem alapvető szerepet játszanak a hívek katekézisében, a 
lelki formálásban, az isteni tanítások megértésének elmélyítésében. 
Ezeken keresztül a hívek arra kapnak meghívást, hogy nyissák meg 
szívüket, hogy befogadják Isten igéjét mint az egész keresztény éle-
tet irányító, átalakító és megszentelő világosságot.

Isten igéjének olvasása mint liturgikus aktus

Az ortodox liturgiában az evangélium hirdetését teofániának, Isten 
megmutatkozásának tekintik. Az evangélium felolvasását liturgi-
kus énekek és gesztusok (például az evangéliumos könyvvel osztott 
áldás) kísérik, amelyek az evangélium fontosságát hangsúlyozzák 
a Krisztussal való közösségben. Az evangélium olvasásához kap-
csolódó liturgikus párbeszéd, amint Nikétász Sztéthatosz rámutat, 
megértésének mély spirituális jelentőségét emeli ki.37

Az ortodox liturgiában a diakónusnak és a papnak sajátos szere-
pe van Isten igéje felolvasásában. Liturgikus küldetésük az egyház 
hierarchikus felépítését tükrözi, és a Szentírás hirdetésével kapcso-
latos tekintélyt és sajátos felelősséget jelzi.

Általában, liturgikus hivatásánál fogva, a diakónus, bizonyos 
különleges alkalmakkor és ünnepeken pedig a pap hirdeti az evan-
géliumot. A szerepek szétválasztása hangsúlyozza, hogy Isten igé-
je felolvasása nem pusztán olvasás, hanem az isteni igazság szent 
hirdetése. A diakónus az „ige szolgája”, az Isten akaratát hirdető an-
gyalok szerepét tölti be, míg a pap a közösség tanítójaként és ve-
zetőjeként cselekszik.38 Az evangéliumot hirdető diakónus prófétai 

37	 Νικήτας ο Στηθάτος, Εκατοντάς γ’, Γνωστικών κεφαλαίων, περί αγάπης και 
τελειώσεως βίου, in Φιλοκαλία των Ιερών Νηπτικών, 828–851 (846); Nichita 
Stithatul, Cele 300 de capete despre făptuire, despre fire, și despre cu-
noștință 3, 78 (Filocalia 6., 300). Az isteni Szentírás lelki értelmezése felté-
telezi „Krisztus elméjének” (Fil 2,5-11) elsajátítását, annak mély és áhítatos 
megértése által.

38	 Konstantin Nikolakopoulos az újszövetségi szöveg és a liturgikus élet 
közötti kölcsönhatást elemzi. Rámutat a retorika és a stíluseszközök 



189Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

hangja jelzi, hogy a Szentírás szavai (Hitvalló Maximosszal), „meg-
akadályozzák, hogy a hívek gondolkodását a szenvedélyek befolyá-
solják”.39 Az evangélium felolvasása a diakónus által ünnepélyes pil-
lanat, amelyet az igehirdetés teofániajellegét tükröző sajátos imák 
és himnuszok kísérnek. A diakónus felemelt evangéliumos könyvvel 
lép ki az oltártól, jelképezve Isten igéjének belépését a nép köré-
be. Ezért – mondja Hitvalló Maximosz – nem a Törvényt olvassuk, 
amely az evangélium árnyéka, hanem az evangéliumot, az eljövendő 
javak ikonját.40

A pap másfelől sajátos szerepet tölt be, amikor bizonyos főünne-
peken az evangéliumot hirdeti, a közösség pásztoraként. Amikor a 
pap felolvassa az evangéliumot, nemcsak hirdeti, hanem homíliájá-
ban magyarázza és értelmezi is azt, és így juttatja el az evangélium 
tanítását a hívekhez.

A diakónus és a pap közötti liturgikus szerepmegosztás az egy-
ház hierarchiáját és az egyházon belüli szolgálat egységét tükrözi. 
Jean-Claude Larchet szerint amikor a diakónus hirdeti, illetve a he-
lyi egyházak sajátos hagyományai szerint énekli az evangéliumot, 
kifejezve a hívők közösségét, a püspök leveszi az omoforiont, ami a 
jelen levő és az evangélium szavain keresztül szóló Krisztusnak való 
engedelmességet jelképezi.41

pedagógiai és szoteriológiai céljára a bibliai szövegekben, a hit megértésé-
ben és lelki megélésében betöltött szerepükre reflektálva. Nikolakopoulos 
amellett érvel, hogy az ortodox exegézis a liturgikus életben való aktív 
részvételen alapul, így az Újszövetség értelmezése nem pusztán szubjek-
tív, hanem az egész egyház hermeneutikai hagyományának folytatása. 
The New Testament in the Orthodox Church: Liturgical and Pedagogical 
Aspects, in Pentiuc, The Oxford Handbook of the Bible in Orthodox Chris-
tianity, 288–302. 

39	 Μάξιμος ο Ομολογητής, Περί αγάπης. Εκατοντάς δ’ περί αγάπης, in Φιλοκαλία των 
Ιερών Νηπτικών, 327; Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele 400 de capete des-
pre dragoste 4,66 (Filocalia, 2., 150).

40	 Μάξιμος ο Ομολογητής, 200 κεφάλαια προς τον Θαλάσσιο, περί Θεολογίας και 
της Ενσάρκου Οικονομίας του Υιού του Θεού, Πρώτη εκατοντάδα, in Φιλοκαλία 
των Ιερών Νηπτικών, 343; Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele 200 de capete 
despre cunoștința de Dumnezeu 1, 90 (Filocalia, 2., 207).

41	 Larchet, Viața liturgică, 362.



190 Olimpiu Nicolae Benea

Isten Igéjének olvasása és a misztikus közösség

Isten igéjének felolvasása az ortodox liturgiában nem pusztán egy 
szöveg hirdetése, hanem misztikus közösség Krisztussal, a megtes-
tesült igével. A szent szövegek hirdetése előkészíti a híveket a Krisz-
tussal való teljes közösségre az eucharisztiában, amelyben az ő teste 
és vére az örök élet táplálékává válik. Az ige olvasása és a szentségi 
közösség ugyanazon valóság, az Istennel való személyes közösség 
két aspektusa.42

Az ortodox liturgikus hagyomány Isten igéjének olvasását az 
eucharisztikus közösségre való felkészülésnek tekinti. A templom-
ban felolvasott isteni szó a szívek megtisztításának és a szentségek 
vételére való lelki felkészülésnek a módja. Remete Szent Márk így 
buzdítja a hívőket: „Ne legyetek elbizakodottak a Szentírás értelme-
zésével kapcsolatban, nehogy a gőg lelke uralkodjon el az értelme-
teken.”43

Az ige olvasása mindig megelőzi az eucharisztikus közösséget, 
mert az ige megvilágosítja a hívek elméjét és megnyitja lelküket 
a Krisztussal való találkozásra az eucharisztia misztériumában. 
A Szentírás olvasását kísérő imák ezt a teológiai valóságot tükrö-
zik, arra kérve Istent, hogy tegye valósággá azt, amiről Hierotheos 
metropolita is ír: „...az embert Isten azért alkotta, hogy megfelelően 
működjön, hogy liturgikusan éljen, hogy valódi közösségben legyen 
vele [...], arra hivatott, hogy részese legyen a mennyei közösségnek, 
hogy az angyalokkal és a Szentháromsággal közösségben ünnepelje 
a liturgiát.”44

Az ige általi lelki felkészülés a Szentírás és a szentség mélysé-
ges egységét tükrözi az ortodox teológiában. Ahogyan Hierotheos, 

42	 A téma kifejtéséhez: Mircea Basarab, Interpretarea Sfintei Scripturi în Bi-
serica ortodoxă, Editura Alma Mater, Cluj-Napoca, 2005, 126–139, 140–161.

43	 Μάρκος ο Ασκητής, Περί νόμου πνευματικού, κεφάλαια διακόσια, Φιλοκαλία των 
Ιερών Νηπτικών, 91–100 (91). Marcu Ascetul, Despre legea duhovnicească, 
în 200 de capete, 11 (Filocalia 1., 219); Philokalia 1. (Palmer et al.), 111. A 
Szentírás által formált alázatos szív megtanulja a Szentháromságon belüli 
párbeszédet. 

44	 Ierótheos [Vlachos], Știința medicinei duhovnicești. Practica psihoterapiei 
ortodoxe, Sofia, București, 2017, 27.



191Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

Nafpaktosz metropolitája is hangsúlyozza: „A Szentírásban, vala-
mint az egyházatyák és zsinatok írásaiban található szavaknak, je-
lentéseknek és teremtett ábrázolásoknak az a célja, hogy az embert 
a megtisztulás és megvilágosodás által meggyógyítsák, és elvezes-
sék őt a kegyességhez és a dicsőség megtapasztalásához.”45

Isten igéjének felolvasását az ortodox hagyomány lelki kom-
muniónak tekinti, olyan cselekedetnek, amely által Isten kegyelme 
a jelenlévők szívében munkálkodik. Ahogyan a hívek az eucharisz-
tiában Krisztus testét és vérét kapják, úgy kapják az igét is, amely 
lelkük táplálékává válik. Kallistos korinth metropolita hangsúlyozza 
ezt az igazságot: a lelki úton „minden lépésnél vezetést keresünk 
Isten szavaiban, melyeket a Biblia megőrzött. A Sivatagi atyák mon-
dásai szerint: ‘az egyik öreg ezt szokta mondani: Isten csak annyit 
kíván a keresztényektől, hogy figyeljenek a Szentírásra és valósítsák 
meg az ott mondottakat’. (Másutt viszont e mondások annak a fon-
tosságát is hangsúlyozzák, hogy lelki atyától kell vezetést kérni a 
Szentírás helyes alkalmazásához.)”46

A Szentírás olvasása így a lelki kommunió pillanatává válik, 
amely előkészíti a lelket a Krisztussal való valóságos találkozásra 
az eucharisztiában. Az ige olvasása megvilágosítja, megtisztítja és 
átalakítja a szívet, mélyreható változást hozva a hallgató lelki életé-
ben. Anthony Bloom Surozsi címzetes metropolita így magyarázza 
ezt a szentségi valóságot: „Krisztus beszél, és az ember lelkébe élet 
költözik, az ember üdvözül, a keserűsége enyhül, a könnyei folynak, 
megkeményedett szíve hirtelen megtörik, a reménye hirtelen újra 
lángra lobban, a hite egyszerre meggyullad.”47

E lelki kommunió által Isten kegyelme kiárad a hívőkre, és át-
alakítja szívüket és elméjüket. Szír Szent Izsák egy erőteljes képpel 
világítja meg a Szentírás aszketikus olvasásának előnyeit, amikor a 

45	 Ierótheos [Vlachos], Teologia post-patristică și experiența bisericească a 
Sfinților Părinți, Sofia, București, 2019, 107.

46	 Kallistos Ware, The Orthodox Way, St. Vladimir’s Seminary Press, Crest-
wood, NY, 1986, 146. [Az ortodox út, Paulus Hungarus – Kairosz, Budapest, 
2002, 177].

47	 Antonie de Suroj (Bloom), Taina iubirii, Sofia, București, 2009, 7 (ford. ONB, 
ZK).



192 Olimpiu Nicolae Benea

lelkiélet szemlélődő dimenzióját összekapcsolja a „Szentírással való 
foglalatoskodással”.48 A Szentírás olvasása tehát nem csupán olva-
sás, hanem szentségi aktus, amely világosságot és megszentelődést 
hoz a hívők szívébe.

Isten igéje olvasásának liturgikus  
és lelkipásztori vonatkozásai

A szentírásolvasás az ortodox liturgia egész szerkezetét meghatá-
rozza. Minden olvasmány lehetőséget ad arra, hogy párbeszédet 
folytassunk Istennel, hogy meghalljuk a hangját, és hogy szavai ál-
tal átalakuljunk. Az igeolvasás az igeliturgia központi eleme, amely 
előkészíti a híveket a Krisztussal való találkozásra az euchariszti-
ában.

Az ige központi szerepét a liturgiában II. János Pál pápa is hang-
súlyozza: „A papság Isten igéjével és a szentségi jelekkel együtt, 
amelyeket szolgál, az egyház alkotó elemei közé tartozik”.49 Így az 
ige alakítja az egész liturgikus életet, és jelen van a szertartásokat 
kísérő minden egyes imában és énekben.

48	 Isaac of Nineveh, The Second Part. Chapters IV-XLI, szerk. Sebastian Brock 
(CSCO 555, Syr. 225), Peeters, Leuven, 1995, 129–133 (130); Isaac Sirul, Cu-
vântul 29, in Cuvinte către singuratici. Partea a II-a, ford. Ioan I. Ică jr., 
Deisis, Sibiu, 2003, 339–342 (339). Agapie Corbu úgy véli, hogy az ‚enyana 
da-ktabe kifejezés többféleképpen fordítható: „fáradozás, párbeszéd, en-
gedelmesség, szófogadás, foglalkozás, közösség a Szentírással” (Ierom.  
Agapie Corbu, Neliniști în pustie: de la hrana tare a Scripturilor la laptele 
cântărilor și al cuvintelor elinești, in uő (szerk.), Scriptura în spiritualitatea 
monastică. Studii de exegeză biblică patristică, Ed. Sf. Nectarie – Ed. Uni-
versității Aurel Vlaicu, Arad, 2023, 103–121 [115]). Szír Szent Izsák bírálta 
azokat, akik ellenezték a Szentírás tanulmányozását, azt állítva, hogy az 
hasztalan fáradozás lenne, és a Szentírással való foglalkozással, fárado-
zással a gyakorlatot állították szembe (II, 29, 1). 

49	 II János Pál pápa, Pastores dabo vobis, Szinódus utáni apostoli buzdítás a 
püspökökhöz, a papsághoz és a hívekhez a papképzésről a jelenlegi körül-
mények között (1992. március 25.) 16, https://regi.katolikus.hu/konyvtar.
php?h=83#PD24.



193Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

A mai világban Isten igéjének olvasása továbbra is a hívők lelki 
formálásának alapvető lelkipásztori eszköze. A papok felelőssége, 
hogy segítsenek a közösségnek megérteni és életükben alkalmazni 
a bibliai tanítást. Ahogyan Dumitru Stăniloae atya hangsúlyozza: 
„Az egyház az a hely, amely Krisztus és a Szentlélek hatékony mun-
kálkodása megőrzi a Bibliát és a szent hagyományt”.50 John Breck 
emlékeztet minket, hogy 

a bibliai tanúságtétel tárgya maga Isten, aki az euchariszti-
kus közösségben a Szentlélek jelenléte és ereje által működik. 
A bibliai esemény és annak az egyházban való aktualizálódá-
sa közötti hermeneutikai híd a nem a hirdetett igében vagy az 
egyházi intézményben van, hanem a Szentlélek személyében. 
Ez még akkor is igaz, ha az ige alatt nemcsak a Szentírást és 
annak hirdetését értjük, hanem mindenekelőtt és elsősorban 
Jézus Krisztust.51

A papoknak szorgalmazniuk kell a Szentírás olvasását nemcsak 
az istentiszteleteken, hanem a hívek személyes életében is, bátorítva 
a bibliatanulmányozást és az Isten igéjén alapuló személyes imád-
ságot. Ez segíti az Istennel való személyes kapcsolat elmélyítését és 
a bibliai tanítások alkalmazását a mindennapi életben.52

50	 Dumitru Stăniloae, Teologia dogmatică ortodoxă, 1., EIBMBOR, București, 
21996, 37.

51	 John Breck, Puterea Cuvântului în Biserica dreptmăritoare, ford. Monica 
Herghelegiu, EIBMBOR, București, 1999, 35 (magyarul: ONB, ZK). Az újszö-
vetségi írások szerzői számára Isten igéje nemcsak a Szentírásra, hanem 
elsősorban magára Jézus Krisztusra, a keresztre feszített és Úrrá magasz-
talt embert hirdető evangéliumra vonatkozott: John Behr, Taina lui Hris-
tos. Viața în moarte, ford. Gheorghe Fedorovici, Sofia, București, 2008, 57. 

52	 Aranyszájú Szent János a szentmisét követő otthoni bibliatanulmányo-
zás áldásairól emlékeztet bennünket: „Nem kellene, amint az istentisz-
teletről eltávozunk, azonnal belevetnünk magunkat az istentisztelethez 
nem illő dolgokba, hanem amint hazaérünk, vegyük kezünkbe a Szentírást, 
hívjuk magunk mellé feleségünket és gyermekeinket, osszuk meg velük az 
ott elhangzottakat, és csak ezután kellene az élet dolgaiba bocsátkoznunk. 
[…] írjuk le magunk, feleségünk és gyermekeink számára megváltoztat-
hatatlan törvényként, hogy a hétnek ezt az egy napját teljes egészében a 



194 Olimpiu Nicolae Benea

Következtetés

A keleti liturgiában Isten igéjének felolvasása nem csupán egy for-
mális szertartás, hanem az Istennel való közösség ideje, amelyben 
a hívek isteni kinyilatkoztatásban részesülnek. A bibliai szövegek 
hirdetése egyszerre szolgálja a hívek lelki formálódását és a Krisz-
tussal való egyesülésüket az igéből fakadó kegyelem által. Az orto-
dox liturgiában ez az olvasás nem egyszerűen egy olvasási aktus, 
hanem aktív részvétel az üdvösség misztériumában, lehetőség arra, 
hogy meghallgassuk Krisztus hangját, aki azért jön, hogy megvilá-
gosítsa és átalakítsa a szíveket. Szent Maximosz így foglalja össze 
ezt az igazságot: „a szent egyház szent rendelkezése azt iktatta tör-
vénybe, hogy rögtön a békességre való felhívás után hangozzék fel a 
szent evangélium isteni felolvasása. Ez […] a buzgóknak az ige érde-
kében magukra vállalt fáradozását mutatja meg, melynek nyomán 

hallásra és a hallottak felidézésére szenteljük. Mert így nagyobb tanulási 
készséggel közelítjük meg a következő mondanivalót; és nekünk kisebb 
lesz a fáradság, nektek pedig nagyobb a haszon, ha a legutóbb elhang-
zottakat emlékezetünkben tartva, ennek megfelelően figyelünk arra, ami 
utána következik. Mert nem kevéssé járul ez is hozzá a mondottak meg-
értéséhez, ha pontosan ismeritek a gondolatok összefüggéseit, amelyeket 
éppen azon fáradozunk, hogy összeszőjük nektek. Mivel ugyanis nem le-
het egy nap alatt mindent leírni, ezért a folyamatos emlékezéssel egyfajta 
lánccá kell formálnotok az előttetek több napon át elétek tárt dolgokat, 
és így kell azt lelketek köré tekernetek, hogy a Szentírás testét teljes egé-
szében láthassátok.” („Οὐ γὰρ ἐχρῆν ἀπὸ τῆς συνάξεως ἀναχωροῦντας, εἰς τὰ μὴ 
προσήκοντα τῇ συνάξει ἐμβάλλειν ἑαυτοὺς πράγματα· ἀλλ’ εὐθέως οἴκαδε ἐλθόντας 
τὸ βιβλίον μεταχειρίζεσθαι, καὶ τὴν γυναῖκα καὶ τὰ παιδία πρὸς τὴν κοινωνίαν τῆς 
τῶν εἰρημένων καλεῖν συλλογῆς, καὶ τότε τῶν βιωτικῶν ἅπτεσθαι πραγμάτων” […] 
Ἵν’ οὖν μὴ τοῦτο γίνηται, γράψωμεν ἑαυτοῖς νόμον ἀκίνητον, καὶ ταῖς γυναιξὶ καὶ 
τοῖς παισὶ τοῖς ἡμετέροις, μίαν τῆς ἑβδομάδος ἡμέραν ταύτην ὅλην ἀνατιθέναι τῇ 
ἀκροάσει καὶ τῶν ἀκουσθέντων τῇ συλλογῇ. Οὕτω γὰρ καὶ εὐμαθέστεροι πρὸς τὰ 
μέλλοντα ῥηθήσεσθαι ἀπαντήσομεν, καὶ ἡμῖν ἐλάττων ὁ πόνος ἔσται, καὶ ὑμῖν τὸ 
κέρδος πλέον, ὅταν τὰ πρώην εἰρημένα φέροντες ἐπὶ μνήμης, οὕτω τὰ μετὰ ταῦτα 
ἀκούητε. Οὐ γὰρ μικρόν τι καὶ τοῦτο συντελεῖ πρὸς τὴν τῶν λεγομένων σύνεσιν, τὸ 
τὴν ἀκολουθίαν εἰδέναι μετὰ ἀκριβείας τῶν παρ’ ἡμῶν ὑφαινομένων ὑμῖν νοημάτων. 
Ἐπειδὴ γὰρ οὐκ ἔνι πάντα ἐν μιᾷ καταβαλεῖν ἡμέρᾳ, τὰ ἐν πολλαῖς ὑμῖν ἡμέραις 
κατατιθέμενα τῇ τῆς μνήμης συνεχείᾳ ὥσπερ σειράν τινα ποιήσαντες, οὕτω δὴ 
περιτίθεσθε τῇ ψυχῇ, ὥστε ὁλόκληρον φαίνεσθαι τὸ σῶμα τῶν Γραφῶν.”) Homiliae 
in Matthaeum 5.1, PG 57, 55–61 (55–56).



195Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

a szemlélődő ismeret igéje mint mennyből leszállt bennük lakó Fő-
pap a testies gondolkodást mint valami érzéki világot korlátozza, 
és a még föld felé süllyedő gondolataikat eltávolítva, […] a szellemi 
tanítások és cselekmények látványához vezetve, megtanítja őket 
az elmondhatatlan titkokra.”53 Így a Szentírás olvasása a liturgiá-
ban olyan szakramentális cselekmény, amely szentséget, békét és 
örömöt hoz a hívek életébe, és felkészíti őket az Istennel való teljes 
közösségre az eucharisztiában és az örökkévaló Királyságban.

(Lektorálta: Zamfir Korinna)

Bibliográfia/Bibliography

Antonie de Suroj (Bloom), Taina iubirii, Sofia, București, 2009.
Basarab, Mircea, Interpretarea Sfintei Scripturi în Biserica ortodoxă, 

Editura Alma Mater, Cluj-Napoca, 2005.
Behr, John, Taina lui Hristos. Viața în moarte, ford. Gheorghe Fedo-

rovici, Sofia, București, 2008.
Benedict al XVI-lea, Lecturi spirituale ale Sfintei Scripturi, Galaxia 

Gutenberg, Târgu-Lăpuș, 2024.
Braniște, Ene, Liturgica specială, jav. kiadás, szerk. Nicolae D. Necu-

la, Chiril Lovin, Basilica, București, 2016.
Breck, John, Puterea Cuvântului în Biserica dreptmăritoare, ford. Mo-

nica Herghelegiu, EIBMBOR, București, 1999.
Cabasila, Nicolae, Scrieri II. Explicări la dumnezeiasca Liturghie (Fi-

localica), ford. Ioan Ică jr., Deisis, Sibiu, 2014.
Corbu, Ierom. Agapie, Neliniști în pustie: de la hrana tare a Scriptu-

rilor la laptele cântărilor și al cuvintelor elinești, in uő. (szerk.), 

53	 Maximus, Mystagogia 13, PG 91, 657–718 (692B): τήν θείαν τοῦ ἁγίου Εὐαγγελίου, 
ἀνάγνωσιν, ἡ τῆς ἁγίας Ἐκκλησίας ἱερά διάταξις ἐνομοθέτησε γίγνεσθαι· ἰδικῶς 
μέν τήν ὑπέρ τοῦ λόγου τοῖς σπουδαίοις κακοπάθειαν εἰσηγουμένην· μεθ᾿ ἥν ὁ 
τῆς γνωστικῆς θεωρίας ὥσπερ Ἀρχιερεύς οὐρανόθεν ἐπιδημῶν αὐτοῖς Λόγος, τῆς 
σαρκός αὐτοῖς ὥσπερ τινά κόσμον αἰσθητόν συστέλλει τό φρόνημα· τούς ἔτι πρός 
γῆν κατανεύοντας λογισμούς ἀπωθούμενος, καί πρός τήν τῶν νοητῶν ἐποψίαν 
ἐντεῦθεν. Hitvalló Maximosz, Müsztagógia, in Vidrányi, Az isteni és em-
beri természetről II., 291. 



196 Olimpiu Nicolae Benea

Scriptura în spiritualitatea monastică. Studii de exegeză biblică 
patristică, Ed. Sf. Nectarie – Ed. Universității Aurel Vlaicu, Arad, 
2023, 103–121. 

Dix, Gregory, The Shape of the Liturgy, Dacre, London, 1949.
Felmy, Karl Christian, Vom urchristlichen Herrenmahl zur Göttlichen 

Liturgie der Orthodoxen Kirche. Ein historischer Kommentar, Oiko-
nomia, Erlangen, 2000; 

Ică, Ioan jr., Canonul Ortodoxiei. Canonul Liturgic și Tipiconal al Bise-
ricii Ortodoxe, Deisis, Sibiu, 2008.

Ică, Ioan jr., De la Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului – 
Integrala comentariilor liturgice bizantine (studii și texte), Deisis, 
Sibiu, 2011.

Ierótheos [Vlachos], Știința medicinei duhovnicești. Practica psiho-
terapiei ortodoxe, Sofia, București, 2017.

Ierótheos [Vlachos], Teologia post-patristică și experiența biseri-
cească a Sfinților Părinți, Sofia, București, 2019.

Isaac of Nineveh, Mystic Treatises, ford. Arent Jan Wensinck, Ver-
handelingen der Koninkeijke Akademie van Wetenschappen, 
Amsterdam, 1923, 254–262.

Isaac of Nineveh, The Second Part. Chapters IV-XLI, szerk. Sebastian 
Brock (CSCO 555, Syr. 225), Peeters, Leuven, 1995.

Isaac Sirul, Cuvinte către singuratici. Partea a II-a, ford. Ioan I. Ică 
jr., Deisis, Sibiu, 2003, 339–342 (339). 

Isaac Sirul, Cuvinte pentru singuratici. Partea III, recent regăsită, 
ford. Ioan Ică jr., Deisis, Sibiu, 2005.

II János Pál pápa, Pastores dabo vobis, Szinódus utáni apostoli buz-
dítás a püspökökhöz, a papsághoz és a hívekhez a papképzésről a 
jelenlegi körülmények között (1992. március 25.) https://regi.kato-
likus.hu/konyvtar.php?h=83#PD24.

Larchet, Jean-Claude, La vie liturgique, Cerf, Paris, 2016.
Larchet, Jean-Claude, Viața liturgică, ford. Felicia Dumas, Doxologia, 

Iași, 2017.
Mateos, Juan, A History of the Liturgy of St. John Chrysostom vol. 1: 

The Liturgy of the Word, Eastern Christian Publications, Fairfax, 
VA, 2016.



197Isten igéjének felolvasása a keleti liturgiában  

Maxim Mărturisitorul, Sfântul, Mystagogia. Cosmosul și sufletul. 
Chipuri ale Bisericii, ford., bev. Dumitru Stăniloae, Institutul Bib-
lic și de Misiune al BOR, București, 1993/2000.

Palmer, G.E.H, Philip Sherrard, Kallistos Ware (szerk.), The Philo-
kalia 3., Faber&Faber, London – Boston, 1984.

Pentiuc, Eugen J., Hearing the Scriptures. Liturgical Exegesis of the 
Old Testament in Byzantine Orthodox Hymnography, New York, 
Oxford University Press, 2021.

Pentiuc, Eugen J., The Old Testament in Eastern Orthodox Tradition, 
Oxford University Press, Oxford – New York, 2014, 210–262.

Pentiuc, Eugen J. (szerk.), The Oxford Handbook of the Bible in Ortho-
dox Christianity, Osxford University Press, New York, 2022.

Popescu, Dumitru, Apologetica rațional-duhovnicească a Ortodoxiei, 
Editura Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2009.

Schmemann, Alexander, Introduction to Liturgical Theology, St. Vla-
dimir’s Seminary Press, Crestwood, NY, 1986.

Simeon Noul Teolog, Cateheze. Scrieri II, ford. Ioan I. Ică jr., Deisis, 
Sibiu, 2003, 254–259. 

Simeon, Új Teológus Szent, Huszonöt fejezet az istenismeretről és a 
teológiáról, Paulus Hungarus – Kairosz, Budapest, 2000.

Stăniloae, Dumitru (szerk.), Filocalia 1–6., 10. Humanitas, EIBMO, Bu-
curești, 1981, 31999, 2004, 1976, 2004, 1981. 

Stăniloae, Dumitru, Spiritualitate și comuniune în liturgia ortodoxă, 
EIBMBOR, București, 2004.

Stăniloae, Dumitru, Teologia dogmatică ortodoxă, 1., EIBMBOR, Bu-
curești, 21996.

Taft, Robert F., A History of the Liturgy of St. John Chrysostom, 2, 
4–6., Pontifical Oriental Institute, Róma, 1978, 1991, 2000, 2008.

Taft, Robert, The Liturgy of the Hours in East and West. The Origins 
of the Divine Office and its Meaning for Today, Liturgical Press, 
Collegeville, MN, 1986.

Vanyó László, A II. századi görög apologéták (Ókeresztény írók 8.), 
Szent István Társulat, Budapest, 1984.

Vassiliadis, Petros, Canon and Authority of Scripture: An Orthodox 
Hermeneutical Perspective, in Dimitrov, Ivan Z., Dunn, James D. 
G, Luz, Ulrich, Niebuhr, Karl-Wilhelm (szerk.), Das Alte Testament 



198 Olimpiu Nicolae Benea

als christliche Bibel in orthodoxer und westlicher Sicht (WUNT 
174), Mohr Siebeck, Tübingen, 2004, 259–276.

Vidrányi Katalin (szerk.), Az isteni és emberi természetről II., ford. 
Baán László, Atlantisz, Budapest, 1994.

Ware, Kallistos, The Orthodox Way, St. Vladimir’s Seminary Press, 
Crestwood, NY, 1986. 

Ware, Kallistos Az ortodox út, Paulus Hungarus – Kairosz, Budapest, 
2002.



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.12

A szavak súlya,  
avagy a zsidókért mondott 

nagypénteki könyörgés 
történelmi áttekintése 

SZABÓ MIKLÓS 

Nemzeti Közszolgálati Egyetem, Budapest (HU)
szabo.miklos.istvan@uni-nke.hu

Amy-Jill Levine rabbi és újszövetséges professzor a 2021-es húsvét 
előtti véleménycikkében rámutatott arra az aggasztó jelenségre, 
hogy a nagyheti liturgia, különösen a nagypénteki szertartás még 
ma is magában hordozhatja az antiszemitizmus árnyékát.1 Aggodal-
mát különösen az Újszövetség egyes versei váltják ki. Ezek a versek 
a zsidó népet kollektíven hibáztatják Jézus haláláért, vagy a zsidó 
vallást kedvezőtlen fényben mutatják be. A mai hívő számára ez a 
veszély talán már nem is annyira nyilvánvaló, hiszen a zsidóság 
elleni gyűlölet elfogadhatatlan a modern társadalomban. A liturgia 
egyes elemei azonban, ha nem a megfelelő történelmi és teológiai 
kontextusban értelmezzük őket, akaratlanul is megerősíthetik a zsi-
dósággal szembeni negatív sztereotípiákat.

1	 Amy-Jill Levine, A nagyhét és a zsidógyűlölet: Hogyan kerüljük el a zsi-
dóellenességet idén húsvétkor?, BibliaKultúra, https://bibliakultura.blog.
hu/2022/04/14/a_nagyhet_es_a_zsidogyulolet_hogyan_keruljuk_el_a_
zsidoellenesseget_iden_husvetkor (2024.08.19.).



200 Szabó Miklós

A történelem során a zsidók és keresztények együttélése gyak-
ran konfliktusokkal terhelt volt. Ez különösen igaz volt a húsvéti 
időszakban, amikor mindkét fél részéről előfordultak vallási vagy 
akár mondvacsinált okokból2 fakadó atrocitások. Sosem volt könnyű 
zsidónak lenni a nagyhéten.3 Erre utalhat az az 1896-ban feljegyzett 
magyar mondás is, hogy „Fél, mint nagypénteken a zsidó”.4 Dugonics 
András piarista szerzetes Magyar példa beszédek és jeles mondások 
című könyvében (Szeged, 1820) feljegyzi, hogy „A’ régi Magyar gyer-
mekek Urunk kénszenvedésséről azt hallván: hogy mind azoknak 
okaik a’ Zsidók voltak: ha valakit közűllök nagy Pénteken meg fog-
hattak, azt siralmasan meg verték. Ennek okáért nagy Pénteken há-
zokbúl ki nem jöttenek.”5 Sajnos a szenvedéstörténet dramatizálása, 
a húsvéti misztériumjátékok csak tovább szították az indulatokat. 
Felmerül a kérdés: vajon maga a szent liturgia, melynek célja a hit 
kifejezése és formálása, akaratlanul is hozzájárulhatott-e a zsidóság-
gal szembeni negatív kép kialakulásához?

A téma áttekintése nemcsak a zsidó–keresztény párbeszéd mi-
att fontos, hanem azért is, mert a liturgia tükrözi és alakítja a hitet 
(lex orandi, lex credendi). A fennmaradt nagypénteki könyörgések és 
a hozzájuk kapcsolódó gesztusok vagy azok hiánya (csendes ima, 
letérdelés) nemcsak különfélék, de nagyon eltérő képet is festenek 

2	 A IV. lateráni zsinat 68. számú kánonja például rögzítette, hogy a zsidók nem 
jelenhettek meg nyilvánosan a húsvéti szent három napon, mert egyesek a 
szokásosnál díszesebben öltözködtek, és ezzel kigúnyolták a kereszténye-
ket, akik a legszentebb szenvedés emlékére bánatot mutattak. Lásd Elisheva 
Baumgarten, Annual Cycle and Life Cycle, in Robert Chazan (szerk.), The 
Cambridge History of Judaism, VI: The Middle Ages: The Christian World, 
Cambridge University Press, Cambridge, 2018, 416–439 (437).

3	 David Nirenberg, Anti-Judaism: The Western Tradition, W. W. Norton & Co., 
New York, 2013. Egy másik kötete kizárólag az Ibériai-félsziget nagyheti 
eseményeit tárgyalja: Communities of Violence. Persecution of Minorites 
in the Middle Ages, Princeton University Press, Cambridge – Oxford, 22015, 
200–230.

4	 Miklós Gabriella, A zsidó szó nyelvi képe a magyar nyelvben – Zsidónak is 
szent asszony Mária, in Horváth Zita – Sz. Halász Dorottya (szerk.), Zsi-
dók és keresztények az évszázadok sodrában – Interpretációk egy témára, 
Miskolci Egyetemi Kiadó, Miskolc, 2015, 150–158 (154).

5	 Miklós, A zsidó szó nyelvi képe a magyar nyelvben, 154.



201A szavak súlya, avagy a zsidókért mondott nagypénteki könyörgés  

arról, ahogy a katolikus egyház a zsidók helyzetét értelmezi. A ve-
lük való megbékélés útja hosszú és nehéz volt, mely csak a II. vati-
káni zsinat után jutott nyugvópontra, 2008-ban azonban, amikor  
XVI. Benedek pápa módosította az imát, újabb vita robbant ki. Tanul-
mányomban arra a kérdésre keresem a választ, hogy a nagypénteki 
könyörgések változásai valóban teológiai fejlődést tükröznek-e az 
egyház zsidósággal kapcsolatos felfogásában, vagy csupán felszí-
nes, stilisztikai, gesztusértékű változtatásokról van szó; az egyház 
valóban újragondolta-e a zsidósággal való kapcsolatát, vagy csupán 
a szavak szintjén történtek változások.

A tridenti változat (1570)

A könyörgés először az úgynevezett Sacramentarium Gelasianumban 
található meg. Ennek a római hagyományú liturgikus könyvnek a kelet-
kezését a 628 utáni időszakra teszik.6 Az 1570-es Missale Romanumban 
a zsidókért végzett könyörgés a kilenc Orationes sollemnes nyolcadik 
tagjaként missziós kontextusba kerül: az eretnekekért, szakadárokért 
és a pogányokért felhangzó könyörgések között kapott helyet.

A felvezetés így hangzik: 

Oremus et pro perfidis Judaeis: ut Deus et Dominus noster au-
ferat velamen de cordibus eorum; ut et ipsi agnoscant Jesum 
Christum Dominum nostrum.” A könyörgés pedig így szól: 
„Omnipotens sempiterne Deus, qui etiam judaicam perfidiam 
a tua misericordia non repellis, exaudi preces nostras, quas 
pro illius populi obcaecatione deferimus; ut, agnita veritatis 
tuae luce, quae Christus est, a suis tenebris eruantur. Per 
eundem Dominum nostrum.7 

6	 Andrea Nicolotti, Perfidia iudaica. Die schwierige Geschichte eines liturg-
ischen Gebets vor und nach Erik Peterson, in Giancarlo Caronello (szerk.), 
Erik Peterson. Die theologische Präsenz eines Outsiders, Duncker & Humb-
lot, Berlin, 2012, 511–554 (513).

7	 Szunyogh Xavér fordításában: „Könyörögjünk a hűtlen zsidókért is, hogy 
a mi Urunk, Istenünk távolítsa el a leplet szívükről, és ők is megismerjék a 



202 Szabó Miklós

Érdemes felfigyelnünk arra, hogy a könyörgés szövege előtt 
nincs felszólítás az imádkozásra vagy a letérdelésre. Ez a XV. Bene-
dek pápa által 1920-ban végzett felülvizsgálat eredménye. A magya-
rázat szerint azért hagyták el ezeket a gesztusokat, mert a zsidók 
Jézus szenvedésekor kigúnyolták az imádás jelét (lásd Mk 15,19).8  
A szöveg változatlan maradt a misekönyv átdolgozásai (1604, 1634, 
1920) után is.

Bizonyos páli gondolatok alapján (2Kor 3,14-16) a nagypénteki ima 
a zsidókat a fény és sötétség, a látás és vakság fogalmaival ábrázolja. 
Lényegében a zsidók megtéréséért könyörög, hogy elismerjék Krisz-
tust, hátterében viszont az isteni kegyelem központi teológiai gon-
dolata áll, a megtéréshez ugyanis isteni támogatásra van szükség.

A könyörgés utóéletét tekintve azonban a legnagyobb figyelmet 
a perfidus és perfidia szavak kapták. Ezek a kifejezések számos szö-
vegben előfordulnak, a patrisztikától és a középkori teológiai viták-
tól kezdve egészen néhány pápai bulláig.9 Erik Peterson kiemelte, 
hogy ezek a szavak többnyire negatív, sőt sértő felhanggal bírnak, és 
arra a következtetésre jutott, hogy a perfidia iudaica valójában a hit 
hiányát jelenti, és a perfidus szót az infidelis szóval kellene egyen-
értékűnek tekinteni.10 Bernhard Blumenkranz huszonhét középkori 

mi Urunkat, Jézus Krisztust. Mindenható, örök Isten, ki a hűtlen zsidóktól 
sem tagadod meg irgalmasságodat, hallgasd meg könyörgéseinket, melye-
ket e nép vakságának elhárításáért neked fölajánlunk, hogy megismerve 
igazságodnak világát, Krisztust, kibontakozzanak a sötétségből. Ugyan-
azon a mi Urunk.” Magyar-latin Misszále az év minden napjára a Római 
Misekönyv szerint, Szent István Társulat, Budapest, 21944, 485.

8	 A történeti fejlődésben három szakasz azonosítható: 1) Oremus et flectamus a 
9. századig; 2) Oremus Flectamus nélkül a 9. századtól a 16. századig és 3) a kö-
vetkező századokban sem Oremus, sem Flectamus. Lásd Rubén Peretó Rivas, 
Presence of the Jewish People in Medieval Liturgy for Holy Week, Mayéutica 
37 (2011) 285–294. A letérdelés elhagyása a zsidókkal szembeni negatív meg-
ítélés kifejeződése lehetett, amit az is alátámaszt, hogy a változás először a 
frank területen jelent meg, ahol erősebb volt a zsidóellenesség.

9	 Henri de Lubac, Exégèse médiéval. Les quatre sens de l’Écriture, III, Aubier, 
Paris, 1961, 153–181.

10	 Erik Peterson, Perfidia iudaica, Ephemerides liturgicae 50 (1936) 296–311.



203A szavak súlya, avagy a zsidókért mondott nagypénteki könyörgés  

szerzőnél elemezte a perfidia fogalom használatát.11 A szinte kizáró-
lag vallási, teológiai (és nem erkölcsileg pejoratív) értelemben hasz-
nálatos szó a fides, a credulitas, a fidelis és a credere ellentéteként 
szerepel és a hit hiányát fejezi ki. Daniele Menozzi rávilágított, hogy 
a perfidus szó köznyelvi fordításaiban (aljas, álnok, hitszegő) való 
használata elhomályosította eredeti jelentését a liturgikus szöve-
gekben.12 Erre a köznyelvi jelentésbővülésre többen is rámutattak: 
a perfidia iudaica nem csupán egy kifejezés, hanem összetett ideo-
lógiai konstrukció. Ez a perspektíva segít megérteni a későbbi év-
századok zsidóellenes politikájának és az inkvizíció kialakulásának 
gyökereit. A fogalom például a politikai árulást is magába foglalta.13

Az első reformkísérletek

A nagypénteki ima megváltoztatására irányuló legkorábbi ismert 
kísérlet 1928-ban történt. A Vatikáni Levéltár részleges megnyitása 
új lehetőségeket teremtett a kutatás számára. Most már betekintést 
nyerhetünk az egyház és a zsidók kapcsolatáról folytatott belső vi-
tákba, ami segít jobban megérteni az 1928-as reformkísérlet hátterét.14

A reformot az Opus Sacerdotale Amici Israel nevű katolikus 
szervezet kezdeményezte. A szervezet célja a zsidó–katolikus 

11	 Bernhard Blumenkranz, Perfidia, Archivum latinitatis medii aevii 22 (1952) 
157–170.

12	 Daniele Menozzi, „Giudaica perfidia”. Uno stereotipo antisemita fra liturgia 
e storia, Mulino, Bologna, 2014.

13	 Alisa Meyuhas Ginio, El concepto de «perfidia judaica» de la época visigo-
da en la perspectiva castellana del siglo XV, Helmantica 46 (1995) 299–312. 
Toledo mórok általi elfoglalása 711-ben a perfidia iudaica, vagyis a „zsidó 
hitszegés” fogalmának egyik központi elemévé vált a későbbi keresztény 
történetírásban. A történet szerint a vizigót királyság fővárosa, Toledo 
zsidó lakossága elárulta a várost, és átadta azt a mór hódítóknak. Ez az 
aktus a keresztények számára a zsidók megbízhatatlanságát, hitszegését 
és árulását szimbolizálta, tovább erősítve a perfidia iudaica fogalmát.

14	 Hubert Wolf, „Pro perfidis Judaeis“. Die „Amici Israel“ und ihr Antrag auf 
eine Reform der Karfreitagsfürbitte für die Juden (1928). Oder: Bemer-
kungen zum Thema katholische Kirche und Antisemitismus, Historische  
Zeitschrift 279 (2004) 611–658.



204 Szabó Miklós

megbékélés volt. A párbeszéd előmozdítása mellett azonban céljai 
között szerepelt a zsidók megtérése is. Azt kívánták elérni, hogy a 
zsidókra nézve sértőnek vagy negatívnak ítélt részeket távolítsák el 
a liturgiából. Két fő változtatást javasoltak:

1. A hitetlenségre és hitszegésre utaló perfidis és perfidiam kife-
jezések eltávolítását vagy lecserélését. A csoport álláspontja szerint 
ezek a kifejezések sértőek, és nem fejezik ki megfelelően az egyház 
imádságának valódi szándékát. Javaslatuk szerint a perfidiam iu-
daicam kifejezést plebem iudaicam-ra (zsidó nép) lehetne cserélni, 
ahogyan az a Manuale Ambrosianum 11. századi Z jelzetű kódexében 
is szerepel.

2. Az Oremus – Flectamus genua – Levate formula visszaállítását. 
Ez a formula eredetileg minden nagypénteki könyörgésnél szerepelt, 
de a zsidókért mondott imánál a 16. században elhagyták. A csoport 
szerette volna visszaállítani ezt a formulát, hogy a zsidókért mon-
dott ima ne különböztesse meg azt a többi imaszándéktól.

A kezdeményezés azonban Rómában megosztottságot szült, és 
végül a Szent Officium elutasította (Nihil esse innovandum), ami vé-
gül az Amici Israel feloszlatásához is hozzájárult. A katolikus csoport 
részletesen indokolt beadványa a Rítuskongregációhoz történel-
mi és filológiai bizonyítékokkal támasztotta alá a reform szüksé-
gességét. A kongregáció ugyan támogatta a javaslatot, ám a Szent 
Officium konzultora, Marco Sales elutasította, azzal érvelve, hogy 
az ima változtatása veszélyes precedenst teremthetne, és hogy a 
zsidók „hitetlensége” teológiailag megalapozott. A Szent Officium 
vizsgálatot indított az Amici Israel ellen, tevékenységét az egyház 
tanításával ellentétesnek és veszélyesnek ítélte. A feloszlató pápai 
dekrétum nem tartalmazott részletes indoklást a csoport feloszlatá-
sáról, ami kritikát váltott ki egyesekből, akik úgy vélték, hogy ez a 
lépés az antiszemitizmus kérdéséről való elterelésre szolgált. XI. Pi-
usz pápa jóváhagyta a Szent Officium döntését, elutasította a nagy-
pénteki ima reformját, ugyanakkor hangsúlyozta, hogy az egyház 
elítéli az antiszemitizmust. Ezzel együtt a keresztény antijudaizmus 



205A szavak súlya, avagy a zsidókért mondott nagypénteki könyörgés  

hagyománya továbbra is jelen volt, amely hozzájárult az antiszemi-
ta érzelmek erősödéséhez.15

Egy másik említésre méltó kísérlet a zsidók és keresztények kö-
zötti párbeszéd előmozdítására az 1947-ben létrejött Seelisbergi De-
kalógus volt,16 melynek nyomán Paul Demann katolikus teológus 
hivatalos kérelemmel fordult a Szentszékhez a perfidus és perfidia 
kifejezések helyes értelmezése és fordítása ügyében. A Szentszék 
1948-ban kiadott egy nyilatkozatot, amelyben jóváhagyta Peterson 
értelmezését („hitetlenség”), és ezzel jelentős lépést tett a zsidókkal 
való kapcsolatok javítása felé.

Az 1956-os nagypénteki liturgia reformja során visszaállították 
a letérdelést és a csendes imát, de a vitatott kifejezéseket nem tá-
volították el. Ám XXIII. János pápa 1959. március 18-án, a Szent Pé-
ter-bazilikában tartott nagypénteki imájában kihagyta a perfides és 
judaicam perfidiam szavakat, és a térdhajtást is elvégezte. A Rítus-
kongregáció májusi döntése szerint ezeket a szavakat a továbbiak-
ban el kell hagyni, és csak a iudaeos szó marad az orációban. Ez a 
változat került a misekönyv 1962-es kiadásába.17

Az első tényleges változatok (1965, 1970)

A II. vatikáni zsinat nyomán megindult liturgikus reform eredmé-
nyeként 1965. március 7-én megváltozott az ún. tridenti misekönyv 
könyörgése. Az új szöveg a következő lett: 

15	 Elias H. Füllenbach, Päpstliches Aufhebungsdekret der „Amici Israel“  
(25. März 1928), in Brigitte Mihok (szerk.), Handbuch des Antisemitismus. 
Judenfeindschaft in Geschichte und Gegenwart, VI: Publikationen, Saur, Ber-
lin, 2013, 525–527 (525).

16	 Christian M. Rutishauser, The 1947 Seelisberg Conference: The Founda-
tion of the Jewish-Christian Dialogue, Studies in Christian-Jewish Relations 
2 (2007) 34–53.

17	 Oremus et pro Iudæis: ut Deus et Dominus noster auferat velamen de cordi-
bus eorum [...] Omnipotens sempiterne Deus, qui Iudæos etiam a tua miseri-
cordia non repellis.



206 Szabó Miklós

Oremus et pro Iudaeis; ut Deus et Dominus noster faciem suam 
super eos illuminare dignetur; ut et ipsi agnoscant omnium 
Redemptorem, Iesum Christum Dominum nostrum. [Oremus. 
Flectamus genua. – Levate.] Omnipotens sempiterne Deus, 
qui promissiones tuas Abrahae et semini eius contulisti: Ecc-
lesiae tuae preces clementer exaudi; ut populus collectionis 
antiquae ad Redemptionis mereatur plenitudinem pervenire. 
Per Dominum nostrum. [Omnes: R.] Amen.18

A II. vatikáni zsinat eredményeként a katolikus egyház átgon-
dolta a más vallásokhoz, köztük a judaizmushoz való viszonyát. 
Ez a folyamat egyértelmű tanfejlődést jelez az egyház részéről.  
A könyörgés, melynek első mondata az ároni áldáson alapul (Szám 
6,24-26), először ismerte el Isten Ábrahámmal kötött szövetségét, 
amely minden nép áldása, és érvényes alap Izrael üdvösségéhez (Ter 
12,3). A változtatás eltávolodott a zsidóság vakságát, makacsságát és 
elutasítását hangsúlyozó helyettesítő teológiától, és olyan új meg-
közelítést kínált, amely pozitívabban viszonyul a zsidósághoz, és 
a teljes Szentírás tanítására épít. A megfogalmazás tükrözi ezt az 
új szemléletet, amely elismeri a zsidóság önálló értékét és a zsidó 
nép Istennel való szövetségének jelentőségét. Meg kell jegyeznünk 
azonban, hogy az ima egyes kifejezései, például a „megváltás” és az 
„ígéretek”, a keresztény teológiában gyökereznek, és így a szöveg 
továbbra is hordoz egyfajta krisztológiai nézőpontot.19

A Nostra aetate zsinati nyilatkozat nyomán végül ez a változat 
került a Missale Romanum 1970-es kiadásába: 

Oremus et pro Iudaeis, ut ad quos prius locutus est Dominus 
Deus noster, eis tribuat in sui nominis amore et in sui foederis 

18	 „Imádkozzunk a zsidókért is. A mi Urunk, Istenünk ragyogtassa rájuk ar-
cát, hogy ők is felismerjék mindenek megváltóját, a mi Urunkat, Jézus 
Krisztust. [Könyörögjünk. Boruljunk térdre. – Álljatok fel.] Mindenható, 
örök Isten, aki ígéreteidet Ábrahámnak és az ő utódainak adtad: hallgasd 
meg kegyesen egyházad könyörgését, hogy az Ószövetség választott népe 
méltó legyen eljutni a megváltás teljességére.”

19	 Benjamin Leven, The Good Friday Prayer for Jews: A “Borderline Case” of 
Christian Prayer, Studia Liturgica 41 (2011) 78–91 (88).



207A szavak súlya, avagy a zsidókért mondott nagypénteki könyörgés  

fidelitate proficere. [Flectamus genua. – Levate.] Omnipotens 
sempiterne Deus, qui promissiones tuas Abrahae eiusque 
semini contulisti, Ecclesiae tuae preces clementer exaudi, ut 
populus collectionis prioris ad redemptionis mereatur pleni-
tudinem pervenire. Per Christum Dominum nostrum.20

Ennek a változatnak a pozitív fogadtatását szépen szemlélteti a 
Német Katolikus Központi Bizottsága „Zsidók és keresztények” Vita-
körének nyilatkozata, amelyet ugyan a 2008-as változtatás kapcsán 
adtak ki, mégis jól összefoglalja a korábbi könyörgés értékét:

Egyrészt az 1970-es imában, amelyet nagypénteken monda-
nak a római katolikus egyház rendes szertartásában szinte 
mindenhol, az egyház egyértelműen kifejezi nagyrabecsülé-
sét Izrael, Isten választott népének méltósága iránt, akinek 
Isten megígérte az ígéreteket és a szövetséget, amely soha 
nem lett és soha nem is lesz visszavonva (vö. Róm 9,4 és 11,29, 
valamint a II. vatikáni zsinat Nostra aetate kezdetű nyilatko-
zatának 4. pontja). Másrészt az egyház elismeri, hogy az Isten 
szövetségéhez hű és az ő nevének szeretetében élő zsidók az 
üdvösség útján járnak. Azt kéri, hogy Isten vezesse Izraelt a 
beteljesedéshez ezen az úton. Az egyház itt nem beszél arról, 
hogy a zsidóknak Jézus Krisztus megvallása lenne az üdvös-
ség feltétele, mert bízik abban, hogy az Isten szövetségéhez 
való hűségük elvezeti a zsidókat az üdvösségükhöz.21

20	 „Könyörögjünk a zsidó népért is, hogy akikhez előbb szólott a mi Urunk, 
Istenünk, azoknak adja meg, hogy nevének szeretetében és szövetségének 
hűségében mind előbbre lépjenek. [Boruljunk térdre! Álljatok fel] Minden-
ható, örökkévaló Isten, aki ígéreteidet Ábrahámnak és az ő ivadékának 
adtad, hallgasd meg kegyelmesen egyházad kéréseit, hogy az előszörre 
választott nép elérkezhessen a megváltás teljességére. Mi Urunk, Jézus 
Krisztus által. Ámen.” Nagyhét. Segédkönyv és szöveggyűjtemény „A litur-
gikus év” c. tantárgyhoz, k. n., Tatabánya 2009, 195.

21	 Hanspeter Heinz, H. C. Henry G. Brandt, A New Burden on Christian-Jewish 
Relations. Statement of the Discussion Group ’Jews and Christians’ of the 
Central Committee of German Catholics on the Good Friday Prayer ’for the 
Jews’ in the Extraordinary Rite Version of 2008, European Judaism 41.1 
(2008) 159–161 (160, ford. Sz. M.).



208 Szabó Miklós

XVI. Benedek pápa új megfogalmazása (2008)

Benedek pápa 2007. július 7-én közzétett Summorum pontificium 
motu propriójával hatályba lépett a tridenti Missale Romanum utol-
só, 1962-es revideált (rendkívüli) formája, amelyben megváltoztatta 
a zsidókért mondott könyörgést. Az alábbi szöveget 2008 húsvétjától 
kellett használni azokban az esetekben, ahol az 1962-es Római Mi-
sekönyvet használják: 

Oremus et pro Iudaeis. Ut Deus et Dominus noster illuminet 
corda eorum, ut agnoscant Iesum Christum salvatorem omni-
um hominum. Oremus. Flectamus genua. Levate. Omnipotens 
sempiterne Deus, qui vis ut omnes homines salvi fiant et ad 
agnitionem veritatis veniant, concede propitius, ut plenitudi-
ne gentium in Ecclesiam Tuam intrante omnis Israel salvus 
fiat. Per Christum Dominum nostrum. Amen.22

A szentatya szerint a Római Misekönyv különböző kiadásai nem 
mondanak ellent egymásnak. Inkább a liturgia történelmének folya-
matos fejlődését és előrehaladását jelképezik. Az előző generációk 
számára szentnek tartott elemek továbbra is szentnek és nagysze-
rűnek számítanak, és nem szabad hirtelen betiltani vagy károsnak 
tekinteni őket.

A könyörgés Pál apostol szövegeire hivatkozik (1Tim 2,1-7; Róm 
11,25-27),23 kifejezve Isten egyetemes üdvözítő akaratát, Jézus 
Krisztus közvetítő szerepét és azt a hitet, hogy a pogány nemze-
tek teljességének az egyházba való belépésével egész Izrael eljut az 

22	 „Imádkozzunk a zsidókért is. A mi Urunk, Istenünk világosítsa meg szí-
vüket, hogy ismerjék fel Jézus Krisztust, minden ember Üdvözítőjét. Min-
denható Örök Isten, te, aki azt akarod, hogy minden ember üdvözöljön és 
eljusson az igazság megismerésére, add meg kegyesen, hogy belépve egy-
házad népeinek teljességébe, egész Izrael üdvözöljön. Krisztus, a mi Urunk 
által. Ámen.”

23	 Michael Theobald, Zur Paulus-Rezeption in der Karfreitagsfürbitte für 
die Juden von 2008, in Hubert Frankemölle – Josef Wohlmuth (szerk.), 
Das Heil der Anderen. Problemfeld: „Judenmission”, Herder, Freiburg, 2010, 
507–541.



209A szavak súlya, avagy a zsidókért mondott nagypénteki könyörgés  

üdvösségre. Vagyis Jézus Krisztus igazságának felismerése minden-
kinek üdvösséget hoz.

A könyörgés pozitívumai közé tartozik, hogy ez az első hivatalos 
katolikus ima, amely „egész Izrael” megváltásáról beszél. Ez nem 
csak a kereszténység előtti Izraelre, hanem minden idők Izraelére 
vonatkozik. Ez jelentős előrelépésnek tekinthető a zsidósággal való 
kapcsolatok tekintetében. A másik pozitívum egyértelműen az uta-
lás a Róm 9–11 fejezeteire, melyek kulcsfontosságúak Pál apostol 
Izraelről alkotott teológiájának megértéséhez és az Izraellel való 
kapcsolat újragondolása szempontjából.

Az aggályok is nyilvánvalók. A szöveg mögött meghúzódó teo-
lógiai előfeltevések tisztázatlanok. Egy könyörgés nem foglalkozhat 
a különböző bibliai szövegek közötti kapcsolattal és az azokból le-
vonható teológiai következtetésekkel. Ehelyett egyfajta „szentírás-
montázst” alkalmaz, amely megnehezíti az ima valódi üzenetének 
megértését, és akadályozhatja a zsidósággal folytatott érdemi pár-
beszédet. Benjamin Leven felveti a kérdést: ha létezik az üdvösség 
egyetemes elve (vö. 1Tim 2,1-7), mely az igazság felismeréséhez kötő-
dik, akkor miért van szükség különbséget tenni pogányok és zsidók 
között? Miért kapcsolja össze a pápa a Róm 9–11 rejtélyes részét az 
1Tim mondatával az üdvösségről és az igazságról?24 Egy interjúban 
a szentatya azt állította, hogy a könyörgésnek olyan formát akart 
adni, amely beleillik a régi liturgia stílusába, de a zsidóságra és a 
kereszténységre vonatkozó modern ismereteinknek is megfelel.25

Az ima jelentős visszhangot váltott ki. Rávilágított a katolikus–
zsidó kapcsolatok érzékeny pontjaira. A vita intenzitása és fókusza 
országonként változott, de mindenhol felmerült az ima teológiai kö-
vetkezményeinek és a zsidósághoz való viszony kérdésének proble-
matikája.26 Míg egyesek a bizalom megrendülését és a zsidóság iránti 
tisztelet hiányát látták benne, mások megvédték az egyház jogát a 

24	 Leven, The Good Friday Prayer for Jews, 90.
25	 Peter Seewald, XVI. Benedek. Egy élet, 2. (ford. Diós István), Szent István 

Társulat, Budapest, 2021, 213.
26	 Hans Hermann Henrix, The Controversy Surrounding the 2008 Good Fri-

day Prayer in Europe: The Discussion and its Theological Implications, 
Studies in Christian-Jewish Relations 3 (2008) 1–19.



210 Szabó Miklós

saját hitének kifejezésére, sőt, párhuzamot vontak a zsinagóga ha-
sonló imáival. Az ima több országban is sértőnek minősült, Auszt-
riában a zsidó hitközség a hivatalos kapcsolatok felfüggesztésével 
tiltakozott. Többen visszalépésnek értékelték az új imát, mivel az 
ellentmond a II. vatikáni zsinat szellemiségének. Ugyanakkor sokan 
az egyháznak azt az őszinte szándékát látták benne, hogy imádkoz-
zon a zsidóság üdvösségéért.

Konklúzió

A zsidókért mondott nagypénteki könyörgés történelmi vizsgálata 
feltárja a szavak erejét és a liturgia hitformáló szerepét. A kezdeti 
ima negatív felhangú kifejezései és a hiányzó gesztusok a zsidóság-
gal szembeni negatív hozzáállást tükrözték. Az Amici Israel és a II. 
vatikáni zsinat erőfeszítései nyomán jelentős változások történtek, 
elismerték a zsidóság értékét és szövetségét Istennel. Minden egyes 
változat mögött teológiai munka és az egyház történelmének egy 
szelete áll. XVI. Benedek pápa 2008-as módosítása azonban új vi-
tákat szült, rámutatva a katolikus–zsidó kapcsolatok összetett és 
érzékeny voltára, és megosztotta a közvéleményt az ima teológiai 
jelentőségéről és a zsidósághoz való viszonyról.

A nagypénteki ima története így az egyház teológiai fejlődését és 
a zsidósággal való kapcsolatának alakulását mutatja be, miközben 
a szavak és gesztusok együttesen fejezik ki az egyház viszonyát a 
zsidósághoz. Ez az út a megbékélés felé még nem ért véget, és a fo-
lyamatos reflexió a szavakra és gesztusokra elengedhetetlen, hogy 
a nagypénteki ima valóban a megbékélés és a remény ünnepévé 
váljon. 



211A szavak súlya, avagy a zsidókért mondott nagypénteki könyörgés  

Bibliográfia/Bibliography

Magyar-latin Misszále az év minden napjára a Római Misekönyv sze-
rint, Szent István Társulat, Budapest, 21944.

***, Nagyhét. Segédkönyv és szöveggyűjtemény „A liturgikus év” c. 
tantárgyhoz, k. n., Tatabánya 2009.

Baumgarten, Elisheva, Annual Cycle and Life Cycle, in Robert Cha-
zan (szerk.), The Cambridge History of Judaism, VI: The Middle 
Ages: The Christian World, Cambridge University Press, Camb-
ridge, 2018.

Blumenkranz, Bernhard, Perfidia, Archivum latinitatis medii aevii 
22 (1952).

de Lubac, Henri, Exégèse médiéval. Les quatre sens de l’Écriture, III, 
Aubier, Paris, 1961.

Füllenbach, Elias H., Päpstliches Aufhebungsdekret der „Amici Is-
rael“ (25. März 1928), in Mihok, Brigitte (szerk.), Handbuch des 
Antisemitismus. Judenfeindschaft in Geschichte und Gegenwart, 
VI: Publikationen, Saur, Berlin, 2013, 525–527.

Ginio, Alisa Meyuhas, El concepto de «perfidia judaica» de la época 
visigoda en la perspectiva castellana del siglo XV, Helmantica 46 
(1995) 299–312. 

Heinz, Hanspeter, H. C. Henry G. Brandt, A New Burden on Chris-
tian-Jewish Relations. Statement of the Discussion Group ’Jews 
and Christians’ of the Central Committee of German Catholics on 
the Good Friday Prayer ’for the Jews’ in the Extraordinary Rite 
Version of 2008, European Judaism 41.1 (2008) 159–161.

Henrix, Hans Hermann, The Controversy Surrounding the 2008 
Good Friday Prayer in Europe: The Discussion and its Theological 
Implications, Studies in Christian-Jewish Relations 3 (2008) 1–19.

Leven, Benjamin, The Good Friday Prayer for Jews: A “Borderline 
Case” of Christian Prayer, Studia Liturgica 41 (2011) 78–91.

Levine, Amy-Jill, A nagyhét és a zsidógyűlölet: Hogyan kerüljük 
el a zsidóellenességet idén húsvétkor?, BibliaKultúra, https://
bibliakultura.blog.hu/2022/04/14/a_nagyhet_es_a_zsidogyulo-
let_hogyan_keruljuk_el_a_zsidoellenesseget_iden_husvetkor 
(2024.08.19.).



212 Szabó Miklós

Menozzi, Daniele, „Giudaica perfidia”. Uno stereotipo antisemita fra 
liturgia e storia, Mulino, Bologna, 2014.

Miklós Gabriella, A zsidó szó nyelvi képe a magyar nyelvben – Zsi-
dónak is szent asszony Mária, in Horváth Zita – Sz. Halász Do-
rottya (szerk.), Zsidók és keresztények az évszázadok sodrában 
– Interpretációk egy témára, Miskolci Egyetemi Kiadó, Miskolc, 
2015, 150–158.

Nicolotti, Andrea, Perfidia iudaica. Die schwierige Geschichte eines 
liturgischen Gebets vor und nach Erik Peterson, in Caronello, 
Giancarlo (szerk.), Erik Peterson. Die theologische Präsenz eines 
Outsiders, Duncker & Humblot, Berlin, 2012, 511–554.

Nirenberg, David, Anti-Judaism: The Western Tradition, W. W. Nor-
ton & co, New York, 2013. 

Nirenberg, David, Communities of Violence. Persecution of Minorites 
in the Middle Ages, Princeton University Press, Cambridge – Ox-
ford, 22015.

Peterson, Erik, Perfidia iudaica, Ephemerides liturgicae 50 (1936).
Rivas, Rubén Peretó, Presence of the Jewish People in Medieval Li-

turgy for Holy Week, Mayéutica 37 (2011) 285–294. 
Rutishauser, Christian M., The 1947 Seelisberg Conference: The 

Foundation of the Jewish-Christian Dialogue, Studies in Christi-
an-Jewish Relations 2 (2007) 34–53.

Seewald, Peter, XVI. Benedek. Egy élet, 2. (ford. Diós István), Szent 
István Társulat, Budapest, 2021.

Theobald, Michael, Zur Paulus-Rezeption in der Karfreitagsfürbitte 
für die Juden von 2008, in Hubert Frankemölle, Josef Wohl-
muth (szerk.), Das Heil der Anderen. Problemfeld: „Judenmission”, 
Herder, Freiburg, 2010, 507–541.

Wolf, Hubert, „Pro perfidis Judaeis“. Die „Amici Israel“ und ihr Ant-
rag auf eine Reform der Karfreitagsfürbitte für die Juden (1928). 
Oder: Bemerkungen zum Thema katholische Kirche und Anti-
semitismus, Historische Zeitschrift 279 (2004) 611–658.



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.13

Kőszív helyett hússzívet. 
 Ószövetségi szívtranszplantáció?

OLÁH ZOLTÁN

Babeș–Bolyai Tudományegyetem, Római Katolikus Teológia Kar,  
Kolozsvár – Gyulafehérvár (RO)

zoltan.olah@ubbcluj.ro

Ráhangoló

Amikor ennek a tanulmánynak a tervén gondolkodtam, még nem 
tudtam, hogy Ferenc pápa Dilexit nos címmel enciklikát ad ki Jézus 
Szíve tiszteletéről.1 Az enciklika még nem jelent meg magyarul. Rö-
vid tanulmányom segítségére lehet azoknak, akik a szívről alkotott 
bibliai gondolkodásban mélyebbre akarnak menni.

Isten üzenetének közvetítésében a próféták általában minden 
rendelkezésükre álló eszközt felhasználtak küldetésük teljesítése 
érdekében. Gyakran találkozunk sokkoló képpel, kifejezéssel. Talán 
érdemes néhány példát felidézni. Izajás parancsba kapja az ÚRtól, 
hogy járjon mezítláb és meztelenül (Iz 20,1-4).2 A próféta három évig 

1	 Lettera Enciclica Dilexit nos del Santo Padre Francesco sull’amore umano e 
divino del Cuore di Gesù Cristo (2024. okt. 24.).

2	 A LXX-ban a γυμνός áll. Ebből származik a gimnázium szavunk latin köz-
vetítéssel. A gimnázium az ókori görög nevelési rendszerben nemcsak 
elméleti oktatást adott a fiúknak, hanem komoly testnevelési órákat is 
tartottak, amit meztelenül gyakoroltak. (A Vulgata nudus szóválasztása 
a mai olvasót a nudizmusra emlékezteti.) A mezítelenség megítéléséről a 
Héber Bibliában: Jürgen van Oorschot, Nudity and Clothing in the Hebrew 



214 Oláh Zoltán

az ÚRtól kapott parancs értelmében meztelenül és mezítláb jár-kel 
Jeruzsálemben. Jelként teszi, amivel elővételezi Egyiptom és Etiópia 
csupasz üleppel asszíriai száműzetésbe haladó foglyait. Hogy hogyan 
lesz figyelmeztető jel Izajás az egyiptomiak és etiópiaiak számára, jó 
kérdés. Talán a jeruzsálemi királyt és elitet figyelmezteti, hogy az 
emberi szövetségekbe vetett bizalmuk nem jelent menekülést szá-
mukra. Ezekiel próféta nyilvános működéséből sem hiányoznak a 
sokkoló szimbolikus cselekmények. Jeruzsálem makettjét készíti el 
és megjeleníti ostromát, 390 napig fekszik a bal, és negyven napig 
a jobb oldalán. Emberi ürüléken kellene kenyeret sütnie, amit ökör- 
trágyára válthat (Ez 4). Kopaszra kell borotválnia fejét és szakállát, 
aminek egyharmadát kardélre hányja, egyharmadát szélnek eresz-
ti, és az utolsó egyharmadnál kevesebbet a palástja alá rejtve őriz 
(Ez 5). Már meghíváselbeszélésében merész, addig ismeretlen képek 
jelennek meg. Többek között az Úr parancsára egy könyvtekercset 
kell megennie (3,1). Ezek csak ízelítők a prófétai könyvek sokszor 
drasztikus és sokkoló képeiből.

A téma, amit ebben a tanulmányban vizsgálni akarok, nem an�-
nyira sokkoló, inkább szemléletes képes beszéd. Azonban néhány 
elemét el szeretném mélyíteni. A Bibliában csak az Ez 36,26-ban 
fordul elő a kőszív és a hússzív ellentétpáros. A kőszív és a hús- 
szív témáját vizsgálom, egy sajátos megközelítési lehetőséget fel-
vázolva.3 A kép talán többet jelent a Héber Bibliában, mint a mai 
szóhasználatban. A hússzív egyben az új szív, Isten ajándéka. Itt 
a bibliai szóhasználat ismerői kissé eltűnődnek azon, hogy az ál-
talában az esendő és gyenge embert jelölő hús (héb. bászár) ho-
gyan lesz pozitív töltetű fogalommá az Ez 36,26-ban. A 2000-ben 

Bible: Theological and Anthropological Aspects, in Christoph Berner et al. 
(szerk.), Clothing and Nudity in the Hebrew Bible, T&T Clark, London – New 
York, 2019, 237–249; Michaela Bauks, Clothing and Nudity in the Noah Sto-
ry (Gen. 9:18-29), uo., 379–387. A mezítelenség összeférhetetlen a kultusszal 
(Ex 20,26; 28,42-43). 

3	 A magyar irodalomban a kőszív Jókai Mór nagy sikerű regényének címé-
ben is szerepel (A kőszívű ember fiai). Eredetileg a regény Az örök anya 
címmel lett bejelentve. Színpadi változat is készült belőle, Keresd a szíved 
címmel.



215Kőszív helyett hússzívet. Ószövetségi szívtranszplantáció? 

megjelentetett tanulmányomban4 a keret nem volt elégséges arra, 
hogy részletesebben kidolgozzam a kőszív és a hússzív témájáról 
akkor még csak csírájában megmutatkozó értelmezési lehetőséget, 
talán még nem is forrott ki számomra annyira tisztán a gondolat, 
amit már akkor megemlítek. A kőszív, véleményem szerint, a bál-
ványimádással kapcsolatos, aminek igazolására reményeim szerint 
elégséges érvet sikerül felsorakoztatnom a továbbiakban.

A szakasz helye Ezekiel könyvében

Ezekiel könyvének felépítése jól strukturált, követi az írásprófétai 
könyvek leggyakoribb felépítését.

I. rész
Ez 1–24 Ítéletes, fenyegető prófétai beszéd Izrael, Júda ellen.
Ez 15–32 Ítéletes, fenyegető próféciák az idegen népek ellen.
II. rész
Ez 33–39 Üdvösséges beszédek Izrael számára
Ez 40–48 Látomás az új templomról, az üdvösség megvalósulása.5

A könyvben fordulópontot jelent a 33,21. verse, amikor egy Jeru-
zsálemből érkező menekült hírül adja a már Kr. e. 597-ben6 Babilonba 
száműzötteknek: „Elpusztult7 a város.” Miután a hír eljut a babiloni 

4	 A perikópa teológiai témáinak részletesebb kifejtéséhez: Oláh Zoltán, 
JHWH nevének megszentelése Izrael üdvösségének alapja, StThTr 1 (2000) 
150–171. 

5	 Frank-Lothar Hossfeld, Das Buch Ezechiel, in Erich Zenger (szerk.), Einlei-
tung in das Alte Testament, Kohlhammer, Stuttgart, 82012, 598–603. Rózsa 
Huba ezt a szerkezetet követi, vö. Bevezetés az Ószövetség könyveibe, Szent 
István Társulat, Budapest, 2016.

6	 Vö. 2Kir 24,16; Nebukadnezár már Kr. e. 597/6-ben ostromolta a várost. 
Christian Frevel, Grundriss der Geschichte Israels, in Erich Zenger, Chris-
tian Frevel (szerk.), Einleitung in das Alte Testament, Kohlhammer, Stutt-
gart, 701–870 (794). 

7	 A héber  (hukketáh há’îr) jelentését a SZIT fordítása pontosan adja 
vissza: „Elpusztult a város.” Ez az ige áll minden élő pusztulására a Gen 
8,21-ben vagy az elsőszülöttek elpusztítására az Ex 12,12-ben vö. Ludwig 
Koehler, Walter Baumgartner, Hebräisches und Aramäisches Lexikon 
zum Alten Testament I., Brill, Leiden – Boston, 2004, 658–659. A Vulgata 



216 Oláh Zoltán

száműzöttekhez, Ezekiel prófétai beszédei is új fordulatot vesznek. 
A pusztulással fenyegető prófétai beszédek helyébe lépnek az üd-
vösséget előtérbe helyező beszédek. Ennek az új szakasznak egyik 
csúcspontját épp az Ez 36,22-32 adja.

Ezekiel 36,22-32 / Üdvösség Izraelnek JHVH nevéért

Az Ez 36,22-32 az egyik legismertebb prófétai szöveg Ezekiel köny-
véből, általában a prófétai irodalomból. Jeruzsálem pusztulása után 
a prófétai könyv hangnemet vált, a reményről, Isten népének új-
jászervezéséről, újjáteremtéséről, sőt képes beszéd szintjén feltá-
masztásáról (vö. Ez 37) szól. A szövetség teológia fogalmi szintjén 
haladva, igaz, nem expressis verbis, ahogyan Jer 31,31 teszi – tartal-
mi szempontból újszövetségről beszél Ezekiel a már saját halálos 
ítéletüket is kimondó reményvesztett száműzötteknek.

E szakasz szerkezetének közepén a 26-27. versek állnak. A sza-
kasz részletesebb retorikai elemzését megtalálja az érdeklődő olvasó 
a már korábban említett cikkemben,8 itt csupán annak eredményét 
ábrázolom az alábbi séma segítségével.

A 22-23

             B 24-25

C 26-27

             B’ 28-30

A’ 31-32

A szakasz központi kijelentése tehát nagyjából a szöveg közepén 
található:

sem a római hadászati és politikai propagandából jól ismert szófordulatot 
használja (capta est civitas), ahogyan a Septuaginta ἑάλω ἡ πόλις, hanem 
vastata est civitas. Ebből azt lehet sejteni, hogy Ez 33,21 visszakapcsol 
az özönvízre, Jeruzsálem pusztulását az őstörténeti katasztrófával állítja 
párhuzamba.

8	 Vö. Oláh, JHWH nevének megszentelése, 154–155.



217Kőszív helyett hússzívet. Ószövetségi szívtranszplantáció? 

26 Új szívet adok nektek, és új lelket adok belétek; elveszem 
testetekből a kőszívet, és hússzívet adok nektek.27 Az én lel-
kemet adom majd belétek, és gondoskodom róla, hogy pa-
rancsaim szerint járjatok, és törvényeimet megtartsátok és 
megcselekedjétek. (Ez 36,26-27 KNV)

A Káldi Neovulgata e két verset a héberhez hűségesebben adja 
vissza. A SZIT fordítása stilizáltabb, ám ennek következtében kissé 
távolodik a hébertől.9 A szív és lélek ugyanazzal az igével áll a héber-
ben: adok. A SZIT új lelket oltok belétek igéje kétségtelenül stílusos 
megoldás, de ez a héber adni (nátán) ige kétszeres használatának az 
elhagyását eredményezi.10 Tartalmilag nyilván ugyanaz.

A kőszív a keménynyakúság, az engedetlenség szinonimája. Az-
által, hogy elszakadt Istenétől, a nép sötétben tartózkodik, elvágta 
magát az élettől, kőszíve van. A kőszív Izrael ellenállását fejezi ki 
JHVH-val szemben, míg a hússzív az Izraelnek adott új kezdetet, 
újjáteremtését szimbolizálja. A magyar fordításokhoz szokott fülek 
a kőszív szintagma hallatán gondolhatnak a szív megkeményítésé-
nek gyakori jelenségére az Ószövetség lapjain. A megkeményítés, 
gondolhatnánk, nem jelent mást, mint kővé keményíteni. Úgy tűnik, 
hogy ez az asszociáció fogalmi szinten csak a fordításokban lehet-
séges. Amikor Isten a fáraó szívét megkeményíti, a következőkép-
pen fogalmaz a Héber Biblia:  (’achazzéq ’et-libbó; Ex 4,21).  
A fáraó szíve megkeményítésének más az eredménye, mint a kő-
szív. A megkeményített szív életerős és agilis marad. A fáraó nem 
enged Isten csodajeleinek, nem törik meg könnyen, elutasító. Hogy 
az ’echazzéq jelentése nem feltétlenül negatív, szépen igazolja Iz 50,7, 
az Ebed JHVH harmadik énekének nevezett szakaszban. A szolga 
maga keményíti meg az arcát, hogy gyalázói és leköpdösői hatására 

9	 A Káldi Neovulgata a Nova Vulgata (1986, Editrice Vaticana) alapján dol-
gozta át Káldi korábbi fordítását, tehát elvileg egy fordítás fordítása. Jero-
mos latin Bibliája az esetek többségében pontos fordítását adja a hébernek, 
sőt néha őrizhet olyan masszoréta szöveg előtti olvasatot is, ami szöveg- 
kritikai szempontból is érdekes lehet. Vö. Szentírás a Neovulgata alapján, 
Szent Jeromos Bibliatársulat, Budapest, 2020, előszó.

10	 A Vg is két igével fordítja a héber adni igét (et dabo vobis cor novum et spi-
ritum novum ponam in medio vestri).



218 Oláh Zoltán

ne omoljon össze. Itt JHVH szolgája nyilván erőt mutat, és nagyon 
is élő. A Septuaginta-fordító az Ex 4,21; 7,3; 14,4 és 14,17 versekben 
a szklérünó (σκληρυνῶ) többnyire negatív jelentéssel rendelkező igét 
használja: megkeményít, felbőszít, elkeserít, konokká tesz. Passivum-
ban az ige megkeményedést jelent.11 A Héber Biblia szerint a fáraó 
szíve elnehezedik, amit a SZIT és KNV megkeményedik igével fordít 
(vö. Ex 9,12.34; 10,20-27, 11,10; 14,8). 

Mivel minden fontos emberi tevékenység kiindulópontja a szív, a 
szív kell hogy az isteni cselekvésnek is az első helye legyen. A szív 
az ember makacsságának a székhelye, melynek folytán már képte-
len a törvény által megkövetelt engedelmességre (Jer 3, 17; 7, 24; 9, 
13; 11,8; Ez 2,4; 3,7). JHVH szét kell hogy törje a hozzá hűtlenné vált 
szívet, hogy népe vissza tudjon térni hozzá (Ez 6,9).

Isten nemcsak felajánlja a bűnbocsánatot, hanem elsegíti népét 
az új jövő elfogadásához.12 A hússzív a kőszívvel ellentétben képes 
lesz az engedelmességre, és ezáltal fennmarad a JHVH-val kötött 
éltető szövetség.

Mit jelent a szív az Ószövetségben?

Az ószövetségi felfogás a szívről sokban különbözik a mai felfogás-
tól. A szív (léb vagy hosszabb formája: lébáb) gyakori a Héber Bib-
liában. Csak Ezekiel könyvében harminc alkalommal a hosszabb, 
ötször pedig a rövidebb forma fordul elő. Ószövetségi felfogás szerint 
a szív az ember központja, az ember lényege. A leb(ab) nem ember-
re alkalmazott szövegei arról tanúskodnak, hogy a szív nem más, 
mint valaminek a közepe, a központja. A leb a tenger közepét (Ez 
27,4.25.26) vagy pedig az ég közepét is jelölheti (Deut 4,11). Ezeket 
a szentírási szófordulatokat szem előtt kell tartanunk ahhoz, hogy 
megértsük a szív jelentőségét a bibliai ember életében. A szívről 
mint az emberi test szervéről hiányos volt még a tudásuk, akárcsak 

11	 Vö. Györkössy Alajos, Kapitánffy István, Tegyey Imre, Ógörög–magyar 
nagyszótár, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1993, 963. 

12	 Henning Graf Reventlow, Die Völker als Zeugen bei Ezechiel, ZAW 71 
(1959) 33–43 (33).



219Kőszív helyett hússzívet. Ószövetségi szívtranszplantáció? 

a korabeli közel-keleti nagy kultúrákban.13 Tanulságos Ptah-Hotep 
fáraó beszéde a szív szerepéről: „Akit Isten szeret, annak fülét ki-
nyitja; akit Isten gyűlöl, annak a fülét süketté teszi. A szív az, ami 
az embert hallóvá vagy nem hallóvá teszi. A szív az ember élete, 
egészsége, üdvössége…”14 A fáraó gondolataival szépen harmonizál 
Salamon király Gibeon magaslati oltára közelében megfogalmazott 
kérése, amit álmában az Úrhoz intézett: „adj szolgádnak halló szívet 

 (1Kir 3,9). Ezt a szokatlan szópárosítást a fordítások elég-
gé széles skálán fordítják. A Septuaginta: szívet hallásra. Jeromos 
Vulgatája cor docile-vel fordít, ami inkább tanulékony szívet jelent.  
Az MBT engedelmes szívről beszél, hiszen a hallgatni valakire ige 
engedelmességet is jelent, ám ez inkább másodlagos jelentése.

Mivel a szív az ember lényegét juttatja kifejezésre, a szívben 
ötvöződik az ember testisége, lelkisége és szellemisége,15 sokszor a 
személy helyett áll (Ez 13,22; Zsolt 22,15) vagy pedig helyettesíthet 
egy személyes névmást is (Gen 18,5). Ezekben az esetekben a leb je-
lentése megközelíti a nefes-t, az ember éltető princípiumát. Az egész 
ember a szívében koncetrálódik Isten előtt.16 Ezért lehetséges, hogy a 
Deut 10,12 és 30,10 kéri az embertől, hogy szeresse Istenét egész szí-
vével. Ezzel a felhívással nem kevesebbről van szó, mint egy kizáró-
lagos és egyedülálló Istenre irányultságról.17 Az 1Sám 16,7-ben Dávid 
királlyá kenésénél Isten nem azt nézi, ami a szem előtt van, hanem 
a szívet. Itt a szív a belső valóság kifejezője a külső megjelenéssel 
szemben.18 A bibliai szövegekben Isten kiváltsága a szív ismerete, 
amit a teológiai szaknyelv kardiognózisnak nevez. 

13	 Heinz Josef Fabry, leb, lebab, ThWAT IV (1982) 413–451 (422); Hans Walter 
Wolff, Ószövetségi antropológia, Harmat – PRTA, Budapest, 2001, 62–84.

14	 Vö. Anthologia humana – ötezer év bölcsessége, szerk. Hamvas Béla, Médio 
Kiadó, Szentendre, 62008, 24.

15	 Vámos József, Ezékiel, magyarázatok és elmélkedések a próféta könyvének 
1–24. fejezeteinek alapján, Magyar Evangélikus Egyház Sajtóosztálya, Bu-
dapest, 1989, 87.

16	 H. Rusche, Das menschliche Herz nach biblischem Verständnis, BiLe 3 
(1962) 201–206 (202). 

17	 Idem.
18	 P. Joyce, Divine Initiative and Human Response in Ezekiel (JSTOT 51), Sheffield,  

1989, 109.



220 Oláh Zoltán

A megismerés (Ex 7,23) és az emlékezés is (Iz 65,17) a szívben 
történnek. Csak akkor talál rá az ember Istenre, ha szíve mélyéből 
keresi őt (Iz 29,13).

Ezekiel pedig azzal korholja az álprófétákat, hogy saját szívük 
szerint prófétáltak, és a saját lelküket és nem az Isten lelkét követ-
ték. A bűnös ismertetőjele a gonosz szív (Zsolt 28,3; 41,7). A szív go-
noszsága alapul szolgál Isten ítéletéhez. Jer 4,14.18 felszólítja Jeru-
zsálemet, hogy mossa meg a szívét.

Az Isten helyett a szív ragaszkodhat a bálványokhoz és a gonosz 
tettekhez. A kőszív asszociálódik a bálványokkal. A prófétai iroda-
lom nagyon gyakran a pogányok isteneit egyszerűen csak kőnek 
meg fának gúnyolja. Talán ezáltal is aláhúzzák a bálványok élette-
lenségét és képtelenségét arra, hogy a történelem zajlásában döntő 
szavuk legyen (Jer 2,27; Ez 20,32; Iz 37,19). Akik JHVH-t elhagyják, 
hasonlóak a bálványaikhoz, életképtelenek, olyanok, mintha nem is 
élnének. Bálványaikhoz hasonlít a nép, amely elhagyta élő Istenét.

Kitekintés: A szív az ókori kultúrákban 

A szív az egyiptomi ikonográfiában

Az alábbi kép a Halottak könyvének19 fontos jelenete. A Halottak 
könyvéről a következőt hasznos tudni. Azok a tehetős egyiptomiak, 
akiknek volt pénzük arra, hogy mumifikáltassák20 holttestüket, a 

19	 „Egyetlen nép sem foglalkozott olyan intenzíven a halál utáni léttel, az 
örök élet gondolatával, mint az egyiptomiak. A sírról való gondoskodás az 
élet egyik fő programja volt számukra.” Vö. Kákosy László, Az ókori Egyip-
tom története és kultúrája, Osiris, Budapest, 2003, 350.

20	 A mumifikálás természetes folyamat volt, mindaddig, amíg a halottakat 
a száraz sivatagi homokba temették. A fáraók és a gazdagok temetéséhez 
rangjuknak megfelelően kiépített sírokat és díszes, többrétegű koporsó-
kat kezdtek használni. Ezekben már szükségessé vált az emberi szakérte-
lemmel és munkával kifejlesztett mumifikálás. Amit korábban a sivatag 
homokja elvégzett, azt most szakmabéliek és papok kezdi pótolni, termé-
szetesen jó pénzért. A múmia szó perzsa eredetű, az aszfaltot jelölte, me-
lyet Egyiptomban a Ptolemaiosz-kortól alkalmaztak a mumifikálásnál, a 
régebbi időkben. Vö. Kákosy, Az ókori Egyiptom, 359.



221Kőszív helyett hússzívet. Ószövetségi szívtranszplantáció? 

halott mellé elhelyezték a Halottak könyvének papiruszmásolatát,21 
aminek az volt a rendeltetése, hogy segítse az elhunytat átkelni a 
túlvilágba, és ismerje azokat a mondásokat és negatív bűnvallomá-
sokat, amelyekre a túlvilág küszöbén elengedhetetlenül szüksége 
lesz. Hérodotosz beszámolójából ismert a mumifikálás eljárása. Fel-
jegyzései személyes tapasztalataira támaszkodnak és részletekbe 
menően hitelesnek mutatkoznak. A halottak agyát az orrlyukakon 
keresztül eltávolították, ágyéki vágáson keresztül pedig minden 
belső szervet eltávolítottak, egyedül a szívet hagyták meg a múmi-
ában.22 Néha a múmia belsejébe szkarabeusz szobrot is helyeztek. 
A szkarabeusz bogár már az első napsütésre előbújik a homokból, 
így alkalmas szimbóluma a halál éjszakája után felébredő emberi 
léleknek.

Az alábbi ábrázolás a Hunefer-papirusz23 egyik részlete.24 A Ha-
lottak könyvének azt a részletét látjuk, amikor Hunefer írnokot a 
sakálfejű Anubisz25 bevezeti az ítélet csarnokába. A második jelenet 
Hunefer szívének megmérése. A mérleg jobb oldali serpenyőjében 
Ma’at istennő fejdísze strucctolla található. Anubisz mellett látható 
Ammit, a vízilószerű hátulsó lábakkal, oroszlánszerű felsőtesttel és 
krokodilszerű fejjel rendelkező istennő. Ha a halott szíve pontosan 
egyenlő az igazság istennőjének, Ma’atnak a fejdíszével, bebocsátást 

21	 Az Óbirodalom korában csak a fáraók sírjaként működő piramisok falaira 
írták és festették a Halottak könyvének korai változatait (Kákosy, Az ókori 
Egyiptom, 351).

22	 Vö. Kákosy, Az ókori Egyiptom, 359.
23	 Hunefer írnok a 19. dinasztia idején, Kr. e. 1300 körül élt. Szethi fáraó ki-

rályi gulyájának a felügyelője volt. A Halottak könyvének egy másik köz-
ismert másolata az Ani-papirusz, ami kevéssel későbbi, mint a Hunefer- 
papirusz.

24	 The Judgement of the Dead, The Book of the Dead of Hunefer, sheet 3., Hu-
nefer, British Museum (free image service), https://commons.wikimedia. 
org/wiki/File:The_judgement_of_the_dead_in_the_presence_of_Osiris.
jpg#/media/File:Book_of_the_Dead_of_Hunefer_sheet_3.jpg 

25	 Anubisz az Ozirisz családjához tartozó istenség. Mivel a sivatagi temetők 
környékén gyakran láttak az ókori egyiptomiak kóborló sakálokat, kézen-
fekvő, hogy az alvilági istenséget ennek a ragadozó állatnak a képével 
jelölték (vö. Kákosy, Az ókori Egyiptom, 322).



222 Oláh Zoltán

nyer az örök életbe. Ellenkező esetben a három emberevő ragadozó 
állat attribútumait hordozó Ammit felfalja az ítéletre álló elhunytat. 

Igen beszédes ez az egyiptomi ikonográfia az emberi szívet il-
letően. Nem maga az ember áll a mérlegre, hanem a szíve. Tehát a 
szívben összpontosul az ember, nemcsak a külsője, hanem a belsője 
is. Egy szóval, a mérlegen ugyan az ember szíve van, de a szívének 
mérésével maga az ember mérettetik meg. Abból indulunk ki, hogy 
a bibliai ember számára is a szív az ember önazonosságát jelenti. So-
kan vagyunk emberek, a szív mindenkinél más, illetve másképpen 
működik? A mai orvostudomány területén szerzett tapasztalataink 
alátámasztják ezt az önazonossági meggyőződést? Nem egészen.

Már csaknem hat évtizede lehetséges a szívátültetés,26 és az 
orvostudomány egyre jobb eredményeket ér el. A szívátültetés-
ből adódik a kérdés: valóban a szív testünknek az a szerve, amely 
önazonosságunk helye? Ez esetben a szívátültetés egyben önazo-
nossági cserét kellene hogy jelentsen. Római tanulmányaim alatt 
közelebbről megismerkedtem a kölni főegyházmegyés pappal, aki 
szívátültetésnek köszönhetően élhetett még legalább 20 évet. Nyil-
ván a szervezete nehezen fogadta be azt a szívet, amit egy közúti 
balesetben halálosan megsérült tizenéves lánytól kapott. Nyilván az 

26	 Az első szívátültetést 1967-ben végezte Christiaan Barnard dél-afri-
kai sebész a fokvárosi Groot Schuur Hospitalban. A páciens 18 nap után 
tüdőgyulladásban halt meg. 



223Kőszív helyett hússzívet. Ószövetségi szívtranszplantáció? 

illető önazonossága megmaradt, ám minden emberi szervezet küzd 
az idegen test, ebben az esetben a beültetett szív ellen. Szemének és 
hajának színe kissé megváltozott, ám önazonossága mégis érintet-
len maradt.

A szívátültetés ellenére a szív nem egyszerűen vérpompa, ha 
így lenne, egyszerű dolga lenne az orvostudománynak. Állítólag 
minden ember szívverése egyedi. Meg lehet különböztetni az em-
bert a szívdobogása alapján? Elméletben lehetséges, de nincs rá 
gyakorlati adatgyűjtemény. A szívverés mintázata és frekvenciája 
egyedi, akárcsak az ujjlenyomatok. Vannak már olyan technológiák, 
amelyek képesek azonosítani embereket szívverésük alapján. Ezek 
a rendszerek érzékelőkkel és algoritmusokkal dolgoznak, hogy fel-
ismerjék az egyedi ritmusokat és mintázatokat.

A szív az ókori görög filozófiában

Főleg Platóntól kezdődően a görög filozófiában a fej, illetve az agy 
az emberi tevékenység középpontja. Az ész feladata irányítani az 
embert, aminek a „lakóhelye” a fejben van. Az ész a lélekhez, an-
nak is a felső és halhatatlan részéhez tartozik. A fej által lehetséges 
a megismerés, az emlékezés. A léleknek van egy halandó része is. 
Ezt Platón az emberi felsőtestre vetíti ki. A felsőtestet a rekeszizom 
két részre osztja, ahogyan a házaknak is két elválasztott része van. 
Az egyik az asszonyoknak, a másik a férfiaknak van fenntartva.  
A rekeszizom felett található Platón gondolkodásában a bátorság 
és a férfiasság. Ezeknek az érzéseknek a tüdő és a szív ad otthont.  
A szív és a tüdő27 így közelebb állnak a fejhez; a nyak, mint egy 
földszoros, köti össze a két régiót, és az a feladatuk, hogy az ész 
által kapott parancsokat kivitelezzék.28 Ebben a részben még csak 
megközelítőleg sem tudom kifejteni Platón filozófiáját a fejről és a 

27	 A tüdőnek a lehűtés szerepet is tulajdonítja. Ha a szív haragra gyullad, a 
tüdő a maga lyukas szövetével mérsékelni tudja a szív haragját és tom-
bolását, ezáltal segítve neki, hogy teljesítse a fejből érkezett parancsot. 
Vö. Platón, Timaios 69a–70d, ford. F. A. Brockhaus, Werke in acht Bänden, 
Griechisch – Deutsch, 7, WBG, Berlin, 72016.

28	 Platón, Timaios 69a–70d.



224 Oláh Zoltán

szívről, megelégszem itt csupán azzal a gondolattal, hogy számára 
az ember feje a halhatatlan léleknek az otthona, ennek részeként 
az értelem és az ész a fejhez kapcsolódnak. A szív már a halandó 
léleknek ad otthont, amolyan köztes szereplő, amely a fejből érkező 
parancsokat hajtja végre.

Miért válik kőszívvé Izrael szíve?

Az Ezekiel 36,26 versében a szív nyilván nem egy személynek, ha-
nem Isten népének a szíve. A képes beszéd a nép bensőjéről beszél az 
emberi szív képének segítségével. Arról beszél, ami a nép egyedisé-
gét, elhivatottságát és önazonosságát teszi ki. Nos, ez a szív kőszívvé 
lett. A kép viszonylag érthető. Egy megkövesedett szív elősorban az 
élet hiányát jelenti. Ha a szív kővé keményedik, ott már nincs élet. 
Az emberi szív legfontosabb tevékenysége az élet fenntartása. Tehát 
a kőszív mint az érzéktelenségnek és durvaságnak a képe nyilván 
nem zárható ki, de nem ez áll az előtérben.

Két zsoltáridézet, a 115,4-8 és 135,15-18 segít megérteni a kőszív 
képét. 

4 De a nemzetek bálványai ezüstből és aranyból vannak, s 
emberi kéz alkotásai.
 5 Van szájuk, de nem szólnak, van szemük, de nem látnak.
 6 Van fülük, de nem hallanak, van orruk, de nem szagolnak.
 7 Van kezük, de nem tapintanak, van lábuk, de nem járnak, 
torkukkal nem kiáltanak.
 8 Legyenek hozzájuk hasonlók a készítőik, és mindazok, akik 
bíznak bennük! (Zsolt 115,4-8)

A zsoltár megvetően beszél a „nemzetek bálványairól”. A fogság 
utáni teológiában Izrael monoteizmusa már szilárd alapokon áll.  
A babiloni száműzetésig (Kr. e. 586–515) Izrael hite még csak egyisten- 
imádó, monolátriát vallott. Azaz nem volt számára kérdéses a többi 
nemzetek isteneinek a léte; a korai próféták csupán az Izrael Istené-
hez való hűséget követelték még. Deutero-Izajástól (Iz 40) már a mo-
noteizmus szilárd alapokon áll. A zsoltár tulajdonképpen kigúnyolja 



225Kőszív helyett hússzívet. Ószövetségi szívtranszplantáció? 

a népek isteneit, amelyek csak emberi kéz alkotásai, és teljesen te-
hetetlenek. Így a zsoltár legkorábban az 5., de valószínűbb, hogy a 
4. században keletkezett.29

Minimális változtatásokkal („lehelet sincs szájukban”) a Zsolt 135 
megismétli a 115. zsoltár gondolatait:

15 A nemzetek bálványai ezüstből és aranyból vannak, emberi 
kéz alkotásai.
16 Van szájuk, de nem beszélnek, van szemük, de nem látnak;
17 van fülük, de nem hallanak, és lehelet sincs szájukban.
18 Legyenek hozzájuk hasonlók a készítőik, és mindazok, akik 
bíznak bennük! (Zsolt 135,15-18)

A két idézet utolsó verse igéjének fordítása eléggé változó a ma-
gyar fordításokban. A  az igét a SZIT így fordít-
ja: „Hasonlók azokhoz, akik csinálták őket …”. Az MBT és Simon T. 
László30 fordítása: „Hozzájuk hasonlók lesznek készítőik …”. A KNV 
követi a Vulgata fiant31 igeformáját. Jeromos Vulgatában található 
zsoltárfordítása32 nyilván a Septuaginta γένοιντο33 hatása alatt áll. 

29	 Erich Zenger, Psalm 115, in Frank L. Hossfeld, Erich Zenger (szerk.), Psal-
men 101–150 (HThKAT), Herder, Freiburg–Basel–Wien, 2008, 275–291 (281).

30	 Zsoltárok könyve, ford. Simon T. László OSB, Bencés Kiadó, Pannonhalma, 
2022, 235, 282. A hasonlók (Zsolt 115,8), ill. hasonlóak (135,18) lesznek válto-
zatok nyilván nem számottevőek.

31	 A latin fiant a fio ige 3. személy többes szám praesens aktív coniunctivusa.
32	 Jeromos három zsoltárfordítást készített, pontosabban két alkalommal a 

zsoltárok Vetus Latina szövegét javította át a Septuaginta kéziratai alap-
ján. E két revízió a Psalterium Romanum, ill. Gallicanum. A Psalterium Gal-
licanum később kiszorította a Psalterium Romanumot, és az V. Sixtus által 
1590-ben kiadatott Vulgata szövegébe a főleg Franciaországban elterjedt 
Psalterium Gallicanum került be. Jeromos a héber kéziratok alapján is ké-
szített egy fordítást, amely nem került be a Vulgata kiadásaiba. Ezt a Psal-
terium iuxta hebraeos. Vö. Psalterium iuxta Hebraeos, szerk. J. M. Harden, 
London, 1922, V. Ebben az utolsó fordításában is hasonlóan fordítja a  
igét, mint a korábbi két revíziójában.

33	 A γινομαι lenni, keletkezni ige 3. szem. pl. optativus aorisztosz medium 
alakja. 



226 Oláh Zoltán

A héber–magyar bibliakiadás is legyenek-kel34 fordít, ami közel áll 
a Septuaginta, Vetus Latina és a Jeromos által készített fordítások 
megoldásaihoz. A kijelentő módban fordító MBT és a SZIT tényt 
állapítanak meg, de nem kívánságot; kvázi átok formájában fogal-
maznak. Talán a modern ember átokkívánságokat visszautasító 
magatartása miatt jutottak erre a megoldásra. Zenger határozottan 
kijelentő módot lát az idézett igeformában: vagy tényt konstatáló 
jelen idővel, vagy a biztos jövőt bejelentő kifejezéssel van dolgunk.35 
Ez az értelmezés jól egyezik Fromm nézetével a próféták bálványok-
ról alkotott látásmódjával kapcsolatban: a bálványok nem egyebek, 
mint az emberi képességek és erők elidegenítésének a megnyilvánu-
lásai. Ezért a bálványok az embert gúzsba kötik, és jelenlétük nem 
összeegyeztethető a szabadsággal. A bálványok tisztelete egyenlő 
az önbüntetéssel, az önmegaláztatással, az alávetettséggel, míg az 
igaz Isten imádása a szabadságot jelenti.36

A Zsolt 115,4-8 „a népek isteneinek hatalomnélkülisége” címmel 
foglalható össze. Az istenek emberi kéz alkotásai, élettelen képek, 
ill. szobrok, és azok is a halál várományosai, akik ezeket készítik és 
főleg tisztelik.37 A bibliai világképpel teljesen ellentétes, hogy az em-
ber istent teremtsen. Isten teremti az embert, és nem fordítva. Az 
emberi kéz alkotása nemhogy isten nem lehet, de még életre sem 
képes. A 135. zsoltár 17b. verse azt is állítja, hogy a szájukban nincs 
lélek . A rúách, a bibliai teremtés fontos elve (vö. Gen 
1,2 és 2,7) teljesen hiányzik belőlük, hiszen nem alkalmasak életre, 
tehát még kevésbé életet teremteni. Mivel a bálványok hasztalanok, 
élettelenek, sőt halottak, akik ezektől várják életük gyarapodását, 
vagy érintkezésbe kerülnek ezekkel, azok bekerülnek az ezen képek 
nyomában terjedő halál szférájába.38 JHVH-val szemben a bálványok 

34	 A milyenek ők, legyenek készítőik, mindenki, ki bennök bízik. Zsolt 35,18; vö. 
Teljes két nyelvű (héber-magyar) Biblia két kötetben I–II., Makkabi, Budapest, 
é.n. 

35	 Zenger, Psalm 115, 285.
36	 Erich Fromm, Voi sarete come deì. Un’interpretazione radicale del Vecchio 

Testamento e della sua tradizione, Ubaldini, Roma, 1970, 34–35; Gianfranco 
Ravasi, Il libro dei Salmi 101–150, EDB, Bologna, 1986, 361 szerint idézem. 

37	 Zenger, Psalm 115, 281.
38	 Zenger, Psalm 115, 285.



227Kőszív helyett hússzívet. Ószövetségi szívtranszplantáció? 

nem visznek végbe semmit, hiszen maguk sem élnek, azonban mégis 
hatással rendelkeznek: azokra, akik bennük bíznak, a halált hozzák.39 
Bármennyire értékes az anyag, amiből a bálvány készül – legyen bár 
arany és ezüst –, az nem hús, következésképpen nem élet.40

Fejtegetésemet megkönnyítené, ha a Zsolt 115,4-8 és 135,15-18 
szakaszokban szerepelne a bálványszobrok készítésében gyakran 
használt alapanyag, a kő. Az Iz 44,9-20 szakaszban is a fából készí-
tett szobrokról beszél erős iróniával. A bálvány készítője a fa egyik 
részéből kifaragja istenét, a másik részével megfőzi ételét.

Amikor a bálványszobrok alapanyagáról van szó, gyakran szó 
esik a kőről is. Így például a Deut 28. fejezetben Mózes felsorolja az 
áldásokat, ha a nép hallgat Istenére, és az átkokat, bálványimádás 
esetében: „ha ott más isteneknek szolgálsz, fából és kőből valóknak” 
(36. v.), amit az átkok végén ismét felidéz (vö. 64. v.). Hiszkija király az 
asszíriai fenyegetés közeledtével imájában többek között így beszél 
a bálványokról: „Igaz, Uram, Asszíria királyai elpusztították azon 
nemzeteket s mindazok földjét s tűzbe vetették azok isteneit, hiszen 
azok nem voltak istenek, hanem emberi kéz fából s kőből való alko-
tásai, s így megsemmisíthették őket” (2Kir 19,17-18). Dániel könyve 
szintén emlegeti „az aranyból, ezüstből, rézből, vasból, fából és kőből 
való isteneiket” (Dán 5,4). Még a Jelenések könyve 9,20-ban is vis�-
szaköszön a bálványok témája, amiket a szerző már a gonosz lelkek 
imádásával helyez egy szintre. A hét csapás ellenére az emberek 
imádják „a gonosz lelkeket és az aranyból, ezüstből, rézből, kőből és 
fából való bálványokat, amelyek nem tudnak látni, sem hallani, sem 
járni” (Jel 9,20).

A megtört szív, amit Isten nem vet meg

A kőszív valószínűleg a bálványok felé irányuló szívet jelöli az  
Ez 36,26-ban. A szakaszban kétszer is szó van a bálványokról. Az 
Ez 36,18-ban JHVH népét vádolva állítja, hogy bálványaik által tet-
ték tisztátalanná országukat, amikor JHVH ismét összegyűjti és 

39	 Zenger, Psalm 115; Psalm 135, 669. 
40	 Ravasi, Il libro dei Salmi 101–150, 374.



228 Oláh Zoltán

megtisztítja népét tisztátalanságaitól és bálványaitól. Greenberg 
Izrael kőszívét keményszívűségként, dacos és csökönyös magatar-
tásként értelmezi, és utal az Ez 2,4 és 3,7-re, amely Izrael kemény 
homlokáról,41 arcáról és megkeményedett szívéről42 beszél. Itt azon-
ban nem esik szó kőszívről. Nyilván valami hasonló jelentéssel ren-
delkeznek a korábban felsorolt Izraelre jellemző fogalmak, mint a 
kőszív, de nem ugyanaz, és érdemes Ezekiel sajátos szóválasztékát 
komolyan venni. Zimmerli sem részletezi a kőszív és a hússzív képét 
nagyhatású kommentárjában,43 megelégszik egy rövid utalással az 
Ez 11,19-re, ahol már elhangzik Istennek ugyanez az ígérete: „Egy 
szívet adok nekik és új lelket öntök beléjük; elveszem testükből a 
kőszívet, és hússzívet adok nekik”. Mielőtt a nép részesedik JHVH új 
adományában, el kell távolítani a nép minden botrányát és utálatos-
ságát, ami nem más, mint a bálványai.

Egyébként a nép megátalkodott szívére Izajás ismét más fogal-
mat használ: Isten parancsát így lehetne szó szerint fordítani: tedd 
hájassá/zsírossá44 ennek a népnek a szívét.

Az 51. (50 LXX) zsoltár jó néhány ponton érintkezik az Ez 36,26 
versének témájával. A zsoltáros a 9. versben megtisztítását kéri: 
„hints meg izsóppal, és megtisztulok”, a 12. versben tiszta szívet, erős 
és új lelket kér. A 19. versben az áll: „a töredelmes és alázatos szívet 
nem veted meg” (Vg: cor contritum et humiliatum). Főleg a Vulgata 
hatása alatt már hozzászoktunk ehhez a képhez. A héber összetört 
és szétzúzott szívről45 beszél. Néha az összetörni ige a bálványok 
összetörését is jelenti. Szép példa erre az Ez 6,6: „bálványaitok dara-
bokra törnek és megsemmisülnek”. Ha az 51. zsoltár összetört szívről 
beszél, talán nem légből kapott, ha a képet úgy értelmezem: miután a 
bálványok felé fordult szív kőszívvé lett, a megtérő ember összetört 

41	 .
42	  (erős szív).
43	 Vö. Walther Zimmerli, Ezekiel 2 (BKAT 13.2), Neukirchener Verlag, Neukir- 

chen-Vluyn, 1969, 879.
44	 A  hifil igeragozás szótöve a  szótőből képződik. Jelentése: meg-

hízik, kövér lesz. Vö. Deut 32,15; Jer 5,28. Egeresi László Sándor, Bibliai 
héber–magyar szótár, Kálvin, Budapest, 2022, 751

45	  (Zsolt 51,19 BHS).



229Kőszív helyett hússzívet. Ószövetségi szívtranszplantáció? 

szíve a darabokra tört bálványszobrok, képek összetörésével együtt 
olvasható. A megtört/töredelmes szív a bálványvilágnak vet véget, 
helyét átadja egy új kezdetnek, az új szívnek, a hússzívnek, amely 
képes befogadni JHVH életadományait, képes Istenre hallgatni, mel-
lette dönteni, vele kapcsolatba lépni és ebben kitartani.

Összegzés

A szívben összpontosul az ember. A szívben van az életerő, ott ta-
lálhatók az emberi tapasztalatok lenyomatai, ez a megismerés köz-
pontja. Salamon király halló szívet kér magának. A szív az ember 
értelmének is a helye. Amikor Ozeás Efraimot a magyar bibliafordí-
tások szerint esztelennek nevezi (7,11), héberül azt állítja, hogy nincs 
szíve,46 azaz nem értelmes, buta és félrevezethető. A nincs szíve nyil-
ván nem szívtelennel fordítandó.

Már az ókori világban két szemlélet alakul ki: a közel-keleti fel-
fogásban, amelynek a Biblia is része, az a meggyőződés él, hogy a 
szívben összpontosul az ember, itt van értelmének is a székhelye. 
A görög filozófiai gondolkodás Platóntól kezdődően a léleknek a hal-
hatatlan részét és értelmét a fejben, a koponyában látja gyökerezni. 
Úgy tűnik, a modern orvostudomány is a platóni látásmódnak ad 
igazat. Azonban nem felejthetjük, hogy a szívünk egész testünknek 
a motorja, ha szabad egy képet használni, olyan, mint a Nap a földön 
élők számára. A Nap energiája, fénye és melege nélkül nem volna 
életünk. Ha a szívünk nem működik, az halált jelent. Az agyunk sem 
tud nélküle működni.

Hosszú utat jártunk be, sok apró részlettel foglalkoztunk. Izrael 
szíve kővé lett, mert a bálványokra irányította szívét, és elfordult az 
életet adományozó Istenétől. Kőszíve a 115,8 és 135,18 zsoltárversek 
fényében nem más, mint az élettelen, halott bálványok lenyomata. 
Isten eltávolítja, sőt összetöri azt, akár a bálványokat.

Minden kornak megvannak a bálványai. Jó, ha a prófétai igé-
ket olvasva tudatosítjuk magunkban, hogy számtalan bálványozott 

46	  (Oz 7,11 BHS).



230 Oláh Zoltán

dolog van legbensőnkben, személyek vagy a karrier, amely a szí-
vünket életenergia nélkülivé teszi. Csak Istennél lel szívünk igazán 
önmagára, és válik egész mivoltunk éltető középpontjává.

Bibliográfia/Bibliography

Hamvas Béla (szerk.), Anthologia humana – ötezer év bölcsessége, 
Médio Kiadó, Szentendre, 62008.

Egeresi László Sándor, Bibliai héber–magyar szótár, Kálvin, Budapest, 
2022.

Fabry, Heinz Josef, leb, lebab, ThWAT IV (1982) 413–451.
Frevel, Christian, Grundriss der Geschichte Israels, in Erich Zenger, 

Christian Frevel (szerk.), Einleitung in das Alte Testament, Kohl-
hammer, Stuttgart, 82012, 701–870.

Fromm, Erich, Voi sarete come deì. Un’interpretazione radicale del 
Vecchio Testamento e della sua tradizione, Ubaldini, Roma, 1970.

Györkössy Alajos, Kapitánffy István, Tegyey Imre, Ógörög–magyar 
nagyszótár, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1993.

Hossfeld, Frank-Lothar, Das Buch Ezechiel, in Erich Zenger (szerk.), 
Einleitung in das Alte Testament, Kohlhammer, Stuttgart, 82012, 
598–603.

Joyce, Paul, Divine Initiative and Human Response in Ezekiel (JSOT-
Sup 51), JSOT Press, Sheffield, 1989.

Kákosy László, Az ókori Egyiptom története és kultúrája, Osiris, Bu-
dapest, 2003.

Koehler, Ludwig, Baumgartner, Walter, Hebräisches und Aramäi- 
sches Lexikon zum Alten Testament I., Brill, Leiden – Boston, 
2004, 658–659. 

Oláh Zoltán, JHWH nevének megszentelése Izrael üdvösségének 
alapja, StThTr 1 (2000) 150–171. 

Ravasi, Gianfranco, Il libro dei Salmi 101–150, EDB, Bologna, 1986.
Reventlow, Henning Graf, Die Völker als Zeugen bei Ezechiel, ZAW 

71 (1959) 33–43.
Rózsa Huba, Bevezetés az Ószövetség könyveibe, Szent István Társu-

lat, Budapest, 2016.



231Kőszív helyett hússzívet. Ószövetségi szívtranszplantáció? 

Rusche, H., Das menschliche Herz nach biblischem Verständnis, BiLe 
3 (1962) 201–206. 

Vámos József, Ezékiel, magyarázatok és elmélkedések a próféta köny-
vének 1–24. fejezeteinek alapján, Magyar Evangélikus Egyház Saj-
tóosztálya, Budapest, 1989.

van Oorschot, Jürgen, Nudity and Clothing in the Hebrew Bible: 
Theological and Anthropological Aspects, in Christoph Berner 
et al. (szerk.), Clothing and Nudity in the Hebrew Bible, T&T Clark, 
London – New York, 2019. 

Wolff, Hans Walter, Ószövetségi antropológia, Harmat – PRTA, Bu-
dapest, 2001.

Zenger, Erich, Psalm 115, in Frank-Lothar Hossfeld, Erich Zenger 
(szerk.), Psalmen 101–150 (HThKAT), Herder, Freiburg – Basel – 
Wien, 2008, 275–291.

Zimmerli, Walther, Ezekiel 2 (BKAT 13.2), Neukirchener Verlag, Neu-
kirchen-Vluyn, 1969.





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.14

A húsvét-misztérium  
megszólal(tat)ása(i) 

FARMATI ANNA

Babeș–Bolyai Tudományegyetem,  
Bölcsészettudományi Kar, Kolozsvár (RO)

anna.farmati@ubbcluj.ro

Si autem queremus quis hominum primus hoc  
genus cantionis invexerit non invenimus alium nisi Moysen,  
qui canticum Deo insigne cantavit, quando percussa Egypto  

decem plagis et Pharaonem demerso populus per insueta  
maris itinera ad desertum gratulabundus egressus est,  

dicens: Cantemus Domino, gloriose enim honorificatus est.1

A liturgikus ünneplés – azon belül a himnuszéneklés hasznáról és 
szépségéről – és annak módozatairól, szabályairól sokan írtak már 
az első századokban és írnak ma is – éppen a tapasztalat kimeríthe-
tetlen volta miatt. Nicetas Remesianus püspök sorait azért emeljük 
ki itt, mert olyan mozzanatát ragadja meg az ünnepélyes éneklés-
nek, amely nemcsak az ilyen jellegű éneklés, öröm és hála ősiségére 
mutat rá, hanem a keresztény közösségek legszebb és leginkább lé-
nyeget érintő ünnepi gyakorlatával van szoros kapcsolatban, hiszen 
a Vörös-tengeren való átkelés megidézése része a húsvéti ünneplés-
nek, az új nemzedék (a katekumenek) befogadási szertartásának, 

1	  Nicetas Remesianus, De utilitate hymnorum, in Niceta of Remesiana II, 
The Journal of Theological Studies 24.95 (1923) 225–252 (234). 



234 Farmati Anna

amelynek maga a szerző is előkészítője és celebránsa volt. Motívum-
ként ott szerepel abban a himnuszban is, amelynek első magyar 
nyelvű megszólalását és további recepcióját próbáljuk nyomon kö-
vetni – és amelyet talán maga a püspök írt.2

A húsvéti himnuszok magyar nyelvű megszólaltatása – sok 
más himnuszéhoz hasonlóan – a reformáció anyanyelvű liturgikus 
könyveiben, a graduálokban történt. Igaz, hogy húsvét hetének és 
vasárnapjainak egyik legismertebb vesperáshimnusza (Ad coenam 
Agni providi)3 már az Apor-kódexben4 is megtalálható magyarul, ez a 
szövege viszont még nem énekelhető változat, inkább prózai fordítás 
– egyszerűen csak a jobb megértést szolgálhatta, a kódex többi litur-
gikus szövegéhez hasonlóan, nem a közösségi gyakorlatot segítette.5

A korai himnuszfordítások számbavételének eddigi tapasztala-
tai6 azt mutatják, hogy a reformáció első századában keletkezett 

2	 A szerzőség kérdésével kapcsolatban több hagyomány is él – korai him-
nuszkommentárok még Szent Ambrusnak is tulajdonították, ma vagy 9. 
századi ismeretlen szerző általa írt himnusznak tekintik, vagy az 5–6. 
századból származó, eleinte olasz, spanyol, frank területen elterjedt Ni-
cetas-hinusznak. A szövegre vonatkozó adatokat l. in DFG-Projekt „Ber-
liner Repertorium“. Online-Repertorium der mittelalterlichen deutschen 
Übertragungen lateinischer Hymnen und Sequenze https://repertorium.
sprachen.hu-berlin.de/browse/hymn.html#7104 (2024. 09. 21.)

3	 Ma használatos magyar nyelvű változata Ím, vár a Bárány asztala incipit-
tel található a zsolozsma jelenlegi változatában: Az imaórák liturgiája II. 
Magyar Katolikus Püspöki Kar – Országos Liturgikus Tanács, Budapest, 
1991, 445–446. 

4	 Apor-kódex. A 15. század első fele/15. század vége és 1520 előtt. A nyelvem-
lék hasonmása és betűhű átirata bevezetéssel és jegyzetekkel. A bevezető 
tanulmányt írták: Csernák-Szuhánszky Debóra, Haader Lea, Kocsis Réka, 
Korompay Klára, Madas Edit, Mohay Zsuzsanna, Szentgyörgyi Rudolf, 
Tóth Zsuzsanna, Zellinger Erzsébet. Közzéteszi: Haader Lea, Kocsis Réka, 
Korompay Klára, Szentgyörgyi Rudolf, OSZK–Székely Nemzeti Múzeum–
ELTE MNYFI, Budapest–Sepsiszentgyörgy, 2014, 174–175.

5	 Párhuzamos szövegei a magyar kódexirodalomban nem maradtak fenn. 
Rövid ismertetését l. Szentgyörgyi Rudolf, Az Apor-kódex liturgikus him-
nuszai, Az Eszterházy Károly Főiskola tudományos közleményei (Új sorozat 
42.) = Acta Academiae Paedagogicae Agriensis. Sectio Linguistica Hungarica 
(2015) 183–189 (186).

6	 Vö. Farmati Anna, A hexameron-himnuszok első magyar parafrázisai-
ról, in Bartók István, Jankovits László, Pap Balázs (szerk.), Imitáció és 



235A húsvét-misztérium megszólal(tat)ása(i)  

átültetések gyakran váltak tudatosan és célirányosan szerkesz-
tett parafrázissá, hiszen az ókeresztény himnuszok képszerkezete, 
tömör metaforákba rejtett teológiája egyfelől próbára tette a for-
dítókat, akiknek mindemellett még a versformával is meg kellett 
küzdeniük, másfelől akadályozta az érthetőség, az egyszerűség re-
formációkori követelményének megvalósítását, hiszen ezeket a him-
nuszokat nem csak beavatott egyházi személyek hallgatták vagy 
énekelték. Az is gyakran megtörtént, hogy a himnusz kikerült az 
eredeti kontextusából, és az új liturgikus hely módosított a szöveg 
szemantikai összefüggésein is. Kiválasztott himnuszunkat is érintik 
ezek a szempontok.

Az Apor-kódex szövege

Szándékosan nem nevezem itt himnusznak,7 hiszen a himnusz meg-
határozó tartozéka a verses, énekelhető forma. A fordításnak mégis 
van jelentősége, hiszen a szöveg liturgikus, ún. zárt szöveg, jellege 
a szoros, értelem szerinti fordítást feltételezi (amint látni fogjuk, ez 
nem történik meg maradéktalanul), és emiatt jó alkalom arra is, hogy 
az eredeti változat jellegzetességeit megfigyeljük. A szinte nyers for-
dításnak is nevezhető átültetés azért is értékes lehet számunkra, 
mert az eredeti szöveg szintén nyers, realista stílusát adja vissza, 
amit később VIII. Orbán pápa szükségesnek látott a stilisztikai felis-
merhetetlenségig kiirtani a humanista ízlésű átdolgozásával, és ami 
a II. vatikáni zsinat reformjáig használatban volt.8.

parafrázis. Szövegváltozatok a magyar régiségben. Tudományos konferen-
cia, Pécs, 2019. május 23–25., Pécs, 2020, 183–193. 

7	 A szakirodalom természetesen annak nevezi, vö. Apor-kódex. Ómagyar 
zsoltárok. A modern helyesírású átiratot készítette, a bevezetést, a jegy-
zeteket és a szómagyarázatokat írta Korompay Klára, Balassi Kiadó, Bu-
dapest, 2021, 78–79; Szentgyörgyi, Az Apor-kódex liturgikus himnuszai, 
183–189.

8	 Ad regias agni dapes in Hymni Breviarii Romani Domini Nostri Urbani VIII. 
iussu, et Sacrae Rituum Congregationis approbatione emendati, Romae, 
typis Vaticanis, 1629, 45. vagy in Breviarium Romanum, Antwerpen, 1632, 
420–421.



236 Farmati Anna

A kora keresztény himnusz eredeti szövege tele van olyan remi-
niszcenciákkal, amelyek a keletkezés korában teljesen nyilvánva-
lóak lehettek. A használati alkalom, a szövegrendszerben elfoglalt 
helye és a tartalmi elemek mindig fontosok egy himnusz jelentésré-
tegeinek teljességéhez, és ebben a himnuszban ez a kapcsolat még 
szorosabb. Akkor értjük helyesen a hangsúlyokat, ha a keresztény-
ség korai századainak szokásaihoz és rítusaihoz térünk vissza, és 
a húsvét éjszakáján megkeresztelt katekumenek helyébe képzeljük 
magunkat, akik a szentség felvétele után először részesülhetnek az 
eucharisztikus lakomában. Ezzel a kontextussal magyarázható az 
is, hogy himnuszunk nem a műfajra jellemző invokációval kezdő-
dik, hanem egy processzió megidézésével: a keresztelés után kapott 
fehér ruhát felöltők indulnak el immár felkészülten, himnuszt éne-
kelve a Bárány asztala fele, mely egyszerre jelenti a konkrét eucha-
risztikus ünneplést és az eszkatologikus távlatot is (vö. Jel 19,6-9).

Az Apor-kódex fordítása („Éneklönk Krisztus fejedelmnek, / a 
bölcs báránnak / és a fejér stólákkal megfénesöltnek vacsorájára / 
a Vörös-tengeren által mentenek utána”)9 teljesen kihagyja az első 
szakaszban a salus szót, aminek kettős jelentése amúgy is csak a 
latin szövegben érvényesül, ti. üdvösség és egészség – ez utóbbi ér-
tendő szemben az eredendő bűn betegségével, amelynek következ-
ményei miatt egyértelmű fejlemény Krisztus közbelépése.10

A keresztség és a Vörös-tengeren történő átkelés (Kiv 14,22-23) 
összekapcsolása következetes hagyomány a patrisztikus irodalom-
ban, a himnusz ezt idézi fel rövid allúziókkal. Órigenésznél már ott 
van ez a tipológia,11 Aranyszájú Szent János homíliáiból is ismerős, 
aki az ősi tipológiára támaszkodva a megtisztulás útjaként idé-
zi meg.12 Nüsszai Szent Gergely műveiben, többek között a Mózes 

9	 A szövegeket az említett Ómagyar zsoltárok című modern helyesírású át-
iratot tartalmazó szövegkiadásból idézzük: Korompay, Apor-kódex. Óma-
gyar zsoltárok, 178–179.

10	 John E. Perry, Cantamina: https://cantanima.name/Cantus/AdCenamAg-
niProvidi.html (2024. 09. 21.)

11	 Contra Celsum III,51. Kelszosz ellen (Catena 9; ford. Somos Róbert), Kairosz, 
Budapest 2008, 223.

12	 Gérard-Henry Baudry, Le baptême et ses symboles. Aux sources du salut, 
Beauchesne, Paris, 2001, 26.



237A húsvét-misztérium megszólal(tat)ása(i)  

életében szintén.13 Az összekapcsoláson túl természetesen annak 
tartalma is lényeges. Az egyik fontos elem a víz, a másik maga az 
alámerülés, valamint az abból való felbukkanás módja: „A vízből 
való felmerülés során semmit sem szabad magukkal hozniuk az el-
lenséges hadseregből, hiszen mindenki tudja, hogy az egyiptomi se-
reg a lélek különféle szenvedélyeit jelenti.”14 Nüsszai Gergely nevelő 
szándéka előrevetíti a lehetséges veszélyeket (szenvedélyek), ame-
lyek a megkeresztelteket megkísérti a szentségben való részesedés 
után, a tipológiát arra használja, hogy tanítson. A himnusz ezzel 
szemben inkább arra, hogy ünnepeljen, és csak majd egy könyörgés 
erejéig érinti nagyon rejtetten azt, amiről a prózai irodalom szól.

Az igazi megtisztulást természetesen a kereszten meghalt Krisz-
tus áldozata jelenti, mely áldozat nyers és testi valóságát a középkor 
végi magyar nyelv (is) erőteljes naturalizmussal fejezi ki: „Kinek a 
keresztfa oltárán / megsült szentségő testét / ő rózsálló vérével kós-
tolván / élönk Istennek.” A megsült, a kóstol igék ennek a fizikai való-
ságnak, az egészen elégő áldozat nyelvezetének világos fogalmaival 
közelítik a szöveget a materiális szférához, amelyben a megváltás 
megvalósult.

A következő szakasz még mindig a bibliai párhuzamnál (Kiv 
12,23) tartja az éneklőt, de nem mondja ki annak teljes értelmét:  
„A húsvét napjának estin / a megpusztejtó angyaltól, / megótalmaz-
tatván faraónak / keménségő hatalmából, megmenekedvénk”. Az 
ábrázolt párhuzam csak rejtetten van ott, ez jellemző a késő antik 
himnuszokra: ahogyan az angyal fáraó megfulladt a Vörös-tenger-
ben, úgy fullad meg a Sátán a keresztvízben.15 A víz olyan koporsó/
sír, amely a gonosz számára halál, a keresztelkedő számára viszont 
a halálon keresztül az új élet is egyben.

13	 Vö. Gregory of Nyssa, The Life of Moses, ford., bev. Abraham J. Malherbe –  
Everett Ferguson, Paulist Press, New York – Mahwah, NJ, 1978, 16–17, 82–84. 

14	 Nazianzoszi Szent Gergely, Mózes élete, II. 124–129, in Vanyó László,  
A kappadókiai atyák. Nagy Szent Baszileiosz, Nazianzoszi Szent Gergely, 
Nüsszai Szent Gergely és Ikonioni Amphilokhiosz (Ókeresztény írók 6.), 
Szent István Társulat, Budapest, 1983, 690.

15	 Baudry, Le baptême, 32–33. 



238 Farmati Anna

A 4. szakasztól tér rá valójában a himnusz az aktuális, az újszö-
vetségi húsvét ünneplésére, miközben tartja a kapcsolatot a tipoló-
gia szimbolikájával. Krisztus áldozata végérvényes, nem kell évente 
megismételni: „Immár mü húsvétonk Krisztus, / ki mondatik áldoz-
tatott báránnak, / ő teste áldoztatott / tisztaságnak pogácsájába.16 // 
Ó, bizon méltó szent ostya, / ki miatt poklok megtöretének, / a fog-
ságbeli nép megszabadolván / megfordola életének érdemébe.” Mi-
közben új témaként megjelenik az eukarisztiára történő egyértelmű 
utalás, a húsvéti események is visszatérnek, melyek között hangsú-
lyosak még a halál, a koporsó, a pokol, a sátán. A misztérium nem 
csak a szimbolikán keresztül nyílik ki, hanem abban is, ahogyan 
a himnusz az élet és a halál gondolatkörének, jelentésmezőjének a 
feszültségét megteremti a patrisztikus hagyomány alapján. A víz – a 
keresztvíz – maga a koporsó, ami részesíti a keresztelkedőt Krisztus 
alászállásában, halálában és feltámadásában. „Mikor Krisztus fel-
kele a koporsóból, / a győző megfordola a pokolból, / megszoréjtván 
kötéllel a kegyetlent / és megnyitván paradicsomot.”

A hetedik, utolsó előtti szakasz a korai himnuszok szokásos, 
visszafogott könyörgést megfogalmazó szakasza, ami általában a 
megénekelt misztériummal függ össze, és a kegyelmi életre vonatko-
zik elsősorban, nem a hétköznapi élet szükségleteire. Az eredeti szö-
veg könyörgésének tárgya kizárólag a húsvét öröme, az abban való 
megmaradás, Krisztus dicsőségében, győzelmében való örök része-
sedés. Az Apor-kódex szövege behoz egy új gondolatot, ami a saját 
korának, a késő középkornak a nézőpontja: „Kérönk, mendeneknek 
teremtőjö / e húsvétnek örömében, / hogy ótalmazjad te népedet / 
menden hirtelen haláltól.” Vagyis az ember szorongása a készület 
nélküli haláltól, ami mögött már ott van sok századnak a kicsit más 
irányultságú teológiája és lelkiségi látásmódja (ekkorra már nem a 
vértanúság, hanem az ars moriendik korát éljük).

Az utolsó szakasz a szokásos, de húsvétra hangolt, annak misz-
tériumát ébren tartó doxológia.

16	 A pogácsa szó jelentése a régi magyar nyelvben: kerek, kovásztalan kenyér 
(dél-szláv eredet), vö. Gerstner Károly (szerk.), Új magyar etimológiai szó-
tár, https://uesz.nytud.hu/index.html?uuid=c8555101-7c44-1014-a8d2-ae24
c20aeb7e (2024.09. 21.).



239A húsvét-misztérium megszólal(tat)ása(i)  

Az eredeti latin és a középkori magyar szöveg között találunk 
tehát árnyalatnyi különbségeket, ezeket viszont nem a módszeres 
parafrazáló törekvés idézi elő, inkább a nyelv merevsége, a fordító 
bizonytalansága/felületessége. Egyedül a 7. szakaszban találunk egy 
olyan fordulatot, ami már továbbértelmezést, korérzést tartalmaz.

A graduálok himnuszai

Az első protestáns himnuszfordítások egyidősek a reformáció kez-
deteivel, hiszen már maguk a reformátorok (Luther, Thomas Müntz-
er) elkezdték fordítani az általuk fontosabbnak és szebbnek ítélt 
himnuszokat. Ezek között ott van a húsvéti vesperás himnusz is.17 
Az előfordulások felderítéséhez az RPHA adatbázisát18 használom, 
amelyben nem csupán a variánsokat és az előfordulás helyét kö-
vethetjük nyomon, hanem számos más jellemzőt is. Húsvéti him-
nuszunk már az első graduált megelőző Kálmáncsehi-féle himnu-
szgyűjteményben19 is megtalálható, innen átkerül az első teljes 
garduálba, Huszár Gál gyűjteményébe.20 Ugyanez a szöveg tűnik 
fel a későbbi garduálokban és énekeskönyvekben is, tehát tartalmi 
szempontból elegendő egyetlen szöveget összehasonlítani az első 
fordítással, és csak tájékozódásképpen említünk néhány 17. századi 
gyűjteményt: a Batthyány-kódexet, az Apostagi graduált, a Spácai 
graduált, valamint a Debrecenben, Kassán, Lőcsén és Kolozsváron 

17	 A fordítás és énekírás mozgalomjellegével kapcsolatban lásd Gisela 
Brandt, „Te Deum Laudamus” Der Rostocker Reformator Joachim Slüter 
als Übersetzer und Vermittler von Müntzertexten, Zeitschrift Für Germa-
nistik 1.2 (1991) 280–298.

18	 Horváth Iván et al. (szerk.), Répertoire de la poésie hongroise ancienne /  
A régi magyar vers leltára a kezdetektől 1600-ig (ELTE–OSZK, 1992– 2018) [a 
továbbiakban RPHA], https://f-book.com/rpha/v7/index.php (2024. 09. 21.)

19	 A keresztyéni gyülekezetben való reggeli éneklések, melyeket prímának hív-
nak A Kálmáncsehi Márton mestertől magyarra fordíttatott psalmusokkal 
egyetemben, 1561, o. n.

20	 Huszár Gál, A keresztyéni gyülekezetben való isteni dicséretek és imádsá-
gok, Komjáti, 1574, 287–289.



240 Farmati Anna

megjelent énekeskönyveket.21 Unitárius források is átveszik, megta-
láljuk például a Komjátszegi graduálban22 vagy Heltai Gáspár énekes-
könyvében.23 Csupán érdekességképpen idézzük az RPHA statiszti-
káját, amely a konfesszionalizáció folyamatát is nyomon követi: az 
előfordulások 8 százaléka protestáns (11 db), 35 százaléka unitárius 
(8 db), 17 százaléka (4 db) pedig református forrásokban található.24

A graduálokban található fordítást tekinthetjük parafrázisnak 
– nemcsak a betoldott szakasz miatt, hiszen más jelentős eltérések 
is találhatók a szövegben. Fontos szerepe lehet ebben egy szövegen 
kívüli tényezőnek: a helyzeti érték változása, ami magyarázhatja 
a szövegbeli eltéréseket is. A húsvéti himnuszt – bizonyára éppen 
a sok eukarisztikus vonatkozása miatt – a protestáns felekezetek 
gyakran használták úrvacsora-énekként is – erről a gyűjtemények-
ben elfoglalt helyük vagy a feliratuk árulkodik.25 

Az első szakasz így hangzik: „Úrnak végvacsorájára, / és áldo-
zatjára / keresztyén népek menjetek, / hogy erős legyen hitetek.”26 
Már a felütés hangneme is teljesen elüt az eredetitől, az ünneplés 
helyett nagyon pragmatikus és „haszonelvű” szempontokat fogal-
maz meg a szakasz utolsó két sora, semmi utalás nem történik az ősi 
keresztelési rítusra, viszont egyértelműen „lehozza” az egyszerűvé 
tett üzenetet a jelen lévő közösség szintjére, és a már valószínűleg 
gyermekként megkereszteltek hitének erősítésére „használja”. A szó 
kiemelése nem véletlen: a késő antik himnusz ebben az értelem-
ben nem használati szöveg, mert elsősorban misztériumot ünne-
pel, felidézve azt, amit mindenki tud(ott), míg az énekké parafrazált 

21	 Néhány példa: A’ Sz. David Profetanak (Kassa, 1673, RMK  I  1145/A; Lő-
cse, 1696 RMK I 1493/B); Énekeskönyv, Kolozsvár, 1700 körül RMK I 1559/ 
A; Debrecen, 1569 RMNy 264; 1570 RMNy 276; 1586 körül RMNy 582; Ke-
resztyen imadsagok egy-nehany, Debrecen, 1641 RMNy 1874, RMK I 713).

22	 Komjátszegi graduál, 1697 után, 69.
23	 Isteni ditsiretek, imadságos, és vigasztalo Énekek, Heltai Gáspár műhelye, 

Kolozsvár, 1632, 105–106.
24	 További adatok megtekinthetők az RPHA adatbázisban: https://f-book.

com/rpha/v7/rpha.php?r=1448 (2024. 09. 29.)
25	 Például a Béllyei graduál, a Batthyany-kódex úzusa: Hymnus úrvacsorakor; 

vö. RPHA u.o.
26	 A szöveget mai helyesírás szerinti átírásban idézem.



241A húsvét-misztérium megszólal(tat)ása(i)  

himnuszok a misztériumot általában aprópénzre próbálják váltani, 
hogy ezzel is tanítsanak. Ennek megfelelően például a harmadik 
szakasz utolsó sora szintén nagyon gyakorlatias, könnyen érthe-
tő módon fejti ki a húsvéti misztérium egyik lényeges elemét: az 
áldozat lényegét, a bűntől való szabadulást (ami persze impliciten 
ott van az ókeresztény szövegben is): „Kinek ő szentséges teste / 
magas keresztfán epede, / rózsaszínyű szent vérével, / szabadíta 
bűneinkből.” Amint azt láthattuk, az eredeti szöveg sokkal komple-
xebb módon – és az éneklők háttértudására is számítva27 – hozza a 
misztérium összetettégét.

A 4. szakasz mintegy „in medias res” kapcsol át az ószövetségi 
párhuzamhoz és a hagyományos tipológiához, hiszen a Vörös-tenger 
motívuma az első szakaszból kimaradt, itt viszont behozza, hogy 
érthető legyen a visszautalás: „Az verekedő Angyaltól, / és kegyet-
len fáraótól, / veres tengert általmenvén / oltalmaza kegyelmesen.”

Az 5–6. szakasz alakul át a leinkább, hiszen ezek azok a részek, 
amelyek az áldozat, eukarisztia kérdéskörét érintik. Ha a szóhaszná-
latot figyeljük, szembetűnik, hogy elmarad az ostya szó: „Ó, bizony 
méltó áldozat, / ki által pokol töreték, / elveszett nép szabadula, / 
örök életre indula. // Már mi jutalmunk az Christus, / kinek halála 
foganatos / ő szent Atyjánál érdemes / mindenkoron kellyemetes.”

Ha kontextusok és szövegtörténeti tények nélkül olvassuk a két 
szöveget, az eukarisztikus utalások talán nem is tűnnek annyira 
erősnek, hogy ezt ilyen mértékben ki kelljen irtani. A középkori ér-
telmezések viszont – amelyeket azért a korai reformátorok még akár 
ismerhettek is – nagyon expliciten fejtik ki ezeket. Az Aurora expo-
sitióban például ezt olvashatjuk: 

27	 Ez a tudás természetesen már nagyon régen nem volt meg spontánul a 
himnuszfelhasználó ismereteiben, de szert tehettek rá olyan himnusz-
kommentárokból, mint a középkori Aurea expositio vagy később, a huma-
nizmus idején Jodocus Clichtoveus kommentárja. L. bővebben Farmati 
Anna, A himnuszkommentár mint a liturgikus és személyes imádság se-
gédkönyve – Az Aurora expositio hymnorum és a himnuszolvasás gyakor-
lata, in Bajáki Rita, Szádoczki Vera (szerk.), Imádkozás a régi Magyaror-
szágon (Pázmány Irodalmi Műhely, Lelkiségtörténeti Tanulmányok 29.) 
ELKH–PPKE Barokk Irodalom és Lelkiség Kutatócsoport Budapest, 2022, 
53–65.



242 Farmati Anna

Materia huius hymni est quod nos invitat auctor ad coenam 
agni illius qui tollit peccata mundi scilicet ad accipiendum 
corpus et sanguinem domini: de quo dictum est: qui sumit 
corpus Christi indigne iudicium sibi manducat et bivit. Qui 
vero digne habet vitam aeternam. Nos vero positi. Ad coenam  
providi agni, idest ad accipiendum corpus et sanguinem 
Domini vel ad ultimum praeceptum Christi: quia sicut post  
coenam nullum restat prandium: ita post novum testamen-
tum nullum restat praeceptum, Ad coenam agni providi, idest 
ad prandium veri et sapientes agni, et candidi stolis albis, 
idest cum virtutibus, canamus principi Christo, idest laude-
mus eum de resurrectionem, post transitum maris rubri, idest 
post baptismum, vel post gloriam resurectionis.28

A 7. szakasz gondolata (pokolra szállás) tartalmilag részben hi-
ányzik, részben az előző kettőben benne foglaltatik: a szabadulás 
a bűntől, a pokoltól. A sír/koporsó képének mellőzése kiiktat egy 
másik motivikus allúziót: a kereszt(víz), az alámerülés mint halál és 
újjászületés forrása. Itt világossá válik, hogy a parafrázis szerzője 
következetesen dolgozik, az egyszerűsítés munkája célirányosan és 
logikus eljárás szerint történik.

Egy másik szembetűnő különbség, hogy a könyörgés nem egy-, 
hanem háromszakasznyi, és témájában, hangulatában nagyon el-
tér az eredeti himnuszétól: „Tégedet kérünk, Úr Isten, / az idvesség-
nek idején, / te népedet oltalmazzad, /malasztoddal bátorítsad. // 
Náladnélkül mi elveszünk, / és semmi jót nem tehetünk, / bőnben 
igen eláradtunk, /ördög miatt csalatkoztunk. // Bocsátsd meg mi bű-
neinket, / engeszteljed szíveinket, /hogy tégedet minden üdőben /
dicsirhessünk a diczőségben.” A könyörgés sokkal általánosabb és 
konkrétabb egy időben, a húsvét misztériumához és magához az 
ünnepléshez közvetlenül nem kapcsolódik, annál inkább közeledik 
az éneklő közösség lehetséges lelkiállapotához.

28	 Aurea expositio hymnorum, Tarragona, Juan Rosenbach, 1498, [45].



243A húsvét-misztérium megszólal(tat)ása(i)  

Az unitárius forrásokat leszámítva a doxológia megmarad, de 
nem a himnusz fordításaként, hanem a protestáns énekeskönyvek-
ben megszokott formában: „Dicsőség legyen Atyának, / es egyetlen 
egy fiának, / ezeknek ajándékának, / az dicső Szentháromságnak.” 
A különbség szintén a húsvéti kontextus mellőzésében van.

Későbbi magyar megszólalások 

A himnusz természetesen szerepel későbbi gyűjteményekben is – 
a 20. századi liturgikus reform a himnuszok iránti érdeklődést is 
fellendítette, ez viszont arra az időszakra esik, amikor a VIII. Orbán 
pápa liturgikus reformja idején született szövegeket használták és 
fordították. Babits Mihály Amor Sanctusa, Sík Sándor Himnuszok 
könyve ennek az időszaknak a termékei. Ezt a himnuszt Babits nem 
fordította, a Sík könyvében viszont szerepel,29 ezt veszi át a Világ 
világossága című gyűjtemény is azzal a mindhárom húsvéti him-
nuszt érintő elírással-megjegyzéssel, hogy 9–10. századi szöveg.30  
A 17. századi átirat fennkölt és eufemizáló stílusa nem feltétlenül 
segíti az eredeti gondolat – és főleg az ókeresztény tapasztalat – 
érvényesülését. De ez is a szöveg egyik lehetséges „megszólalása” 
– amely nyilván szöveghűségre és a műfaji jellegzetességek meg-
őrzésére törekszik, de szintén egy korszak sajátos atmoszféráját és 
világlátását hordozza, az irodalmi antológiákban még ma is.

 Következtetések

A feltámadás misztériumának megszólalása és megszólaltatása 
magyarul – rövid elemzésünk arra vezetett, hogy a címben össze-
vont gondolatokat itt most szétválasszuk. A liturgiában érthető mó-
don eleve kevés lehet a költészet – a történelem folyamán mégis 

29	 Ad regias Agni dapes incipittel = Sík Sándor, Himnuszok könyve, Szent Ist-
ván Társulat, Budapest, 1943, 240–241.

30	 Világ világossága. Hetvenhét keresztény himnusz, szerk. Kovács András 
Ferenc, Gloria – Keresztény Szó, Kolozsvár, 1992, 84–85, 182.



244 Farmati Anna

szükségszerűen vannak olyan elemei, amelyek elsősorban az ün-
neplést segítik elő, az elrejtés és megmutatás technikájával tárnak 
fel valamit a misztériumból. Nagyon különböző helyzetekben kell 
ezt tenniük. Ennélfogva nem egyszerű nyelvekre és időkre és kultú-
rákra lefordítani őket – de alkalmanként sikerül(t). Ahhoz azonban, 
hogy a szövegekben minél teljesebb jelentéssel tudjon megmutat-
kozni, nem kevés háttérismeretre és nyelvi-kulturális tapasztalatra 
van szükség, olyanra, ami vissza tud menni valamilyen módon akár 
a Vörös-tenger fölötti énekig és a száraz láb tapasztalatáig.

Bibliográfia/Bibliography

Az imaórák liturgiája II., Magyar Katolikus Püspöki Kar – Országos 
Liturgikus Tanács, Budapest, 1991.

Hymni Breviarii Romani Domini Nostri Urbani VIIIi iussu, et Sacrae 
Rituum Congregationis approbatione emendati, Romae, typis Va-
ticanis, 1629.

Isteni ditsiretek, imadságos, és vigasztalo Énekek, Heltai Gáspár mű-
helye, Kolozsvár, 1632.

Baudry, Gérard-Henry, Le baptême et ses symboles. Aux sources du 
salut, Beauchesne, Paris, 2001.

Brandt, Gisela, „Te Deum Laudamus” Der Rostocker Reformator Jo-
achim Slüter als Übersetzer und Vermittler von Müntzertexten, 
Zeitschrift Für Germanistik 1.2 (1991) 280–298.

Farmati Anna, A hexameron-himnuszok első magyar parafrázi-
sairól, in Bartók István, Jankovits László, Pap Balázs (szerk.), 
Imitáció és parafrázis. Szövegváltozatok a magyar régiségben. 
Tudományos konferencia, Pécs, 2019. május 23–25., Pécsi Tudo-
mányegyetem Bölcsészet- és Társadalomtudományi Kar Magyar 
Nyelv- és Irodalomtudományi Intézet Klasszikus Irodalomtörté-
neti és Összehasonlító Irodalomtudományi Tanszék, Pécs, 2020.

Farmati Anna, A himnuszkommentár mint a liturgikus és szemé-
lyes imádság segédkönyve – Az Aurora expositio hymnorum és 
a himnuszolvasás gyakorlata, in Bajáki Rita, Szádoczki Vera 



245A húsvét-misztérium megszólal(tat)ása(i)  

(szerk.), Imádkozás a régi Magyarországon (Pázmány Irodalmi 
Műhely Lelkiségtörténeti tanulmányok 29.), ELKH–PPKE Barokk 
Irodalom és Lelkiség Kutatócsoport, Budapest, 2022, 53–65.

Gerstner Károly (szerk.), Új magyar etimológiai szótár, https://uesz.
nytud.hu/index.html?uuid=c8555101-7c44-1014-a8d2-ae24c20ae-
b7e (2024. 09. 21.).

Gregory of Nyssa, The Life of Moses, ford., bev. Abraham J. Mal-
herbe, Everett Ferguson, Paulist Press, New York – Mahwah, NJ, 
1978.

Haader Lea, Kocsis Réka, Korompay Klára, Szentgyörgyi Rudolf 
(szerk.), Apor-kódex. A 15. század első fele / 15. század vége és 1520 
előtt. A nyelvemlék hasonmása és betűhű átirata bevezetéssel 
és jegyzetekkel. OSZK–Székely Nemzeti Múzeum–ELTE MNYFI, 
Budapest–Sepsiszentgyörgy, 2014.

Horváth Iván et al. (szerk.), Répertoire de la poésie hongroise ancien-
ne / A régi magyar vers leltára a kezdetektől 1600-ig, ELTE–OSZK, 
1992– 2018, https://f-book.com/rpha/v7/index.php (2024.09.21)

Huszár Gál, A keresztyéni gyülekezetben való isteni dicséretek és 
imádságok, Komjáti, 1574 (Bibliotheca Hungarica Antiqua), Ma-
gyar Tudományos Akadémia Irodalomtudományi Intézete, Bu-
dapest, 1986. 

Korompay Klára (szerk.), Apor-kódex. Ómagyar zsoltárok, Balassi Ki-
adó, Budapest, 2021.

Kovács András Ferenc (szerk.), Világ világossága. Hetvenhét keresz-
tény himnusz, Gloria – Keresztény Szó, Kolozsvár, 1992.

Nazianzoszi Szent Gergely, Mózes élete, in Vanyó László, A kap-
padókiai atyák. Nagy Szent Baszileiosz, Nazianzoszi Szent Gergely, 
Nüsszai Szent Gergely és Ikonioni Amphilokhiosz (Ókeresztény 
írók 6.), Szent István Társulat, Budapest, 1983.

Perry, John E., Cantamina, https://cantanima.name/Cantus/AdCena-
mAgniProvidi.html (2024. 09. 21.)

Sík Sándor, Himnuszok könyve, Szent István Társulat, Budapest, 
1943.

Szentgyörgyi Rudolf, Az Apor-kódex liturgikus himnuszai, Az Esz-
terházy Károly Főiskola tudományos közleményei (Új sorozat 



246 Farmati Anna

42.), Acta Academiae Paedagogicae Agriensis. Sectio Linguistica 
Hungarica (2015) 183–189.

Turner, C. H., Niceta of Remesiana II, The Journal of Theological 
Studies 24.95 (1923) 225–252. 



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.15

„A beszédek idejét az évszak, a helyiek 
és a környék határozza meg!”

Népmissziós napirend a 20. században 

JONICA XÉNIA

Erdélyi Ferences Gyűjtőlevéltár, Kolozsvár (RO)
ofmarchiv@gmail.com

Nóda Mózes tanár úr számomra az a PAP-TANÁR,  
csupa nagybetűkkel, a szó legnemesebb értelmében,  

akitől nemcsak hallani, hanem látni és tapasztalni is lehet  
a liturgia szépségét, annak kimeríthetetlen isteni valóját.  

Köszönöm a kötet szerkesztőinek, hogy lehetőséget kaptam  
e jeles születésnap alkalmával ily módon köszönteni  

az Ünnepeltet, kívánva, hogy a liturgika tudományát  
továbbra is ne csak oktassa, hanem mint életet kínálja  

és adja, az Úr dicsőségére és a lelkek javára!

Fogalomtisztázás

Az alcímben megjelölt népmisszió fogalmát pontosítani, tisztázni 
szeretném. A népmisszió „a vallásosság fölélesztését és elmélyítését 
célzó prédikáció- és ájtatosságsorozat. A hagyományos formájában 
5-8-10 napig tartott. Általában több missziós atya jött a plébániára, 



248 Jonica Xénia

megosztva beszéltek és gyóntattak. A beszédeknek kötött rendje 
volt, s a katolikus hit és erkölcs összes alapvető igazságát felölelték.”1

Hogyan valósult meg mindez konkrétan Erdélyben, a 20. század 
első felében? A népmisszió újjászervezése, gyakorlati megvalósítása 
az Erdélyi Papi Misszió Egyesület megalapításával és tagjainak aktív 
missziózásával jött létre. A korabeli főpásztor, gr. Mailáth Gusztáv 
Károly 1901. április 25-én hagyta jóvá az egyesület megalapítását, 
működésének lehetőségét.2 Az Erdélyi Papi Misszió Egyesülethez 
tartoztak azok az egyházmegyés és szerzetes papok, aki önként vál-
lalták a nemritkán kihívásokkal teli missziós alkalmak vezetését. Itt 
jegyzem meg, hogy a források alapján, bár az egyházmegyés papság 
is aktívan kivette a részét a lélekmentésből – így is nevezték a nép-
misszió tevékenységét –, a szerzetesek – lazaristák, szalvatoriánu-
sok, jezsuiták, ferencesek – mindvégig keresettebbek, népszerűbbek 
voltak.

Az eddig ismert, 20. század eleji forrásokban nem találni egy 
olyan egységes forgatókönyvet, amely leírná és ismertetné a nép-
missziós napok konkrét lefolyását, de feltételezhetjük, hogy a ko-
rábbi időszakok hagyományai átöröklődtek és kiegészültek új ta-
pasztalatokkal, ami végül majd egy 1931-ben megjelenő népmissziós 
útmutató kiadásához vezetett. A kiadvány megjelenéséig a népmis�-
sziós napok szerkezeti, tartalmi előkészítéséről, annak felépítésé-
ről és lefolyásáról a levéltári források alapján körvonalazódott egy 
népmissziós forgatókönyv, amely szerint első lépésként a missziós 
napokat megtartatni kívánó plébános levélben kérte a Papi Misszi-
ós Egyesület elnökét, hogy küldjön népmissziós papot az egyház-
községébe.3 Ennél a pontnál volt olyan eset, amikor megnevezték 
a kívánt missziós személyét, máskor azonban nem volt külön ilyen 
jellegű konkrét kérés. A dátum konkretizálódása is legtöbbször az 

1	 Diós István, Népmisszió, Magyar Katolikus Lexikon IX. (szerk. Diós István), 
Budapest, 2004, 757.

2	 Gyulafehérvári Érseki Levéltár [a továbbiakban: GyÉL], Püspöki iratok: 
1681/1901. I. 13/e, 42. doboz. A példa a pécsi egyházmegye Missziós Egye-
sületétől van kölcsönözve. Az egyesület szabályzata huszonkilenc cikkelyt 
foglalt magába.

3	 Lukács [István] Mansvét, Népmisszió. Útmutatás a népmissziót rendező 
főtisztelendő papság részére, Cluj/Kolozsvár, 1931, 14–15.



249„A beszédek idejét az évszak, a helyiek és a környék határozza meg!”

egyeztetések során, a levelezések folyamán alakult ki. A népmissziót 
kérő plébánosnak kötelessége volt megírni a hívek számát, azok lel-
ki értelemben vett aktivitását (templomba járás, szentségekkel való 
élés, babonaság, valamint azt, hogy hány napra tervezi a népmisszi-
ós napokat.4 A missziós napokra a plébános kötelessége volt kisegítő 
papokat hívni, annak érdekében, hogy a gyóntatás akadálymente-
sen folyhasson a népmisszió idején. A plébánosnak ez időre azon-
ban távol kellett maradnia, ő maga nem gyóntathatott, hozzájárulva 
ezzel is a hívek lelki felfrissüléséhez, a nyitottság előmozdításához.5

A hívek számától függően egy vagy két missziós pap ment „lelke-
ket menteni”. A népmissziók csoportoktatások keretében történtek 
reggel és este. A missziós napok csúcspontjai a katekézisek mellett 
a gyónások, a szentségimádások és a körmenetek voltak. Az utolsó 
napon a gyermekek megáldása mellett a templomkert egy alkalmas 
helyén elhelyezték a missziós keresztet, de néhol a templomban a 
falra illesztették azt. Helyenként szokássá vált, hogy a misszió év-
fordulója alkalmával virágokkal is feldíszítették a keresztet.6 

A „lélekmentő” napok elmúltával a plébános beszámolót írt a püs-
pöknek. A beszámoló tartalmazta a népmisszió időpontját, szónokát, 
a hívek aránybeli részvételét, a szentségekhez járulások számát, de 
olvashatunk még ezekben a beszámolókban házasságrendezések-
ről, katolizálni akaró más felekezetűekről, gyakran pedig személyes 
megjegyzésekről is a népmissziós személyét illetően. A misszió év-
fordulóján, különösen az azt követő első évben úgynevezett „reno-
váció”, megújítás megtartása következhet, ami egy népmissziós atya 
által tartott háromnapos lelkigyakorlat keretében történt, felidézve 
az előző évben történt jeles missziós nap történéseit, az azt követő 
jó elhatározások megtartásának megvizsgálását, azok megújítását 
az elkövetkező időszakra.7

4	 Jellemzőek voltak a 5–12 nap közötti intervallumok, legelterjedtebb volt 
azonban a 8–10 napos missziós időszak.

5	 Uo.
6	 Uo., 16–17.
7	 Számos ilyen jellegű dokumentum fennmaradt a püspöki iratok és a kü-

lönböző ferences folyóiratok népmissziós rovatai között.



250 Jonica Xénia

A népmissziók napirendje 

A következőkben tíz nélkülözhetetlen missziós napirendi pontot, il-
letve eszközt mutatok be. Sajnos a témában nem áll rendelkezésre 
számos szakirodalmi vagy levéltári forrás. Ezért csupán a népmis�-
sziósok számára összeállított kézikönyv erre vonatkozó, aprólékos 
útmutatását tárgyalom. A Lajos Balázs – Gálffy Sándor8 szerzőpáros 
szerint a következő missziós eszközöknek elengedhetetlenül a mis�-
sziós napok napirendjéhez kellett tartozniuk:9

A szentbeszédek és csoportoktatások

 A missziós napirend összeállításánál a kiindulópont a tervezett 
beszédek száma és ideje. Amennyiben van rá lehetőség, mind reg-
gel, mind délben és este meg kell tartani az elmélkedéseket, abból a 
megfontolásból, hogy a hívek ne nyerjenek sok időt a szétszóródás-
ra, és hozzanak áldozatot. Azonban ha csak napi két elmélkedésre 
van alkalom, akkor a lélekmentő alkalmak legalább 10 napot kell 
tartsanak.10 

Az elmélkedések ideje attól függ, hogy vasár- és ünnepnapról 
vagy hétköznapról van szó. A népmissziósok szerint bevált idő a 
piros betűs (vasár- és ünnep) nap délelőtt a 9 vagy 10 óra, a délután 
2 óra, az esti 6 vagy 7 óra. Hétköznapokon reggel 8 óra körül, délután 
2 óra körül, míg este 8 órakor.11 Adventben jó alkalom a roráté után 
beszélni. Amennyiben vannak filiák, akkor érdemes úgy alakítani 
a délutáni és az esti beszédeket, hogy az ott élőknek ne kelljen két-
szer bejárni. Ez esetben érdemes a két beszéd között csak 1-1 órás 
szünetet tartani. Jó tudni, hogy a reggeli/délelőtti és az esti alkal-
mak eltartanak 2-3 órát, s ezenkívül a folyamatos gyóntatással is 
számolni kell.

8	 Lajos Balázs, Gálffy Sándor, Misszióskönyv I.: Vezérkönyv és rituale, 
Nagyvárad, 1935.

9	 Uo. 75–78.
10	 Uo. A szerzők megjegyzik: „Egy beszéddel naponta egy héten keresztül – 

igazi misszió lehetetlen.”
11	 Uo. 76.



251„A beszédek idejét az évszak, a helyiek és a környék határozza meg!”

A városi közegben különösen is figyelni kell a munkások mű-
szakjaira. A népmissziósok szerint nem lehetetlen az sem, hogy a 
szervezők beszéljenek a munkaadókkal annak érdekében, hogy a 
munkásaikat elengedjék, netán később kezdhessenek. A tapasztalat 
ugyanis azt mutatja, hogy „sokszor egy jó szóra a lehetetlen hely-
zetben is akad lehetséges megoldás”.12 Ilyen közegben az elmélkedés 
reggel 5 vagy 6 órakor esedékes. A gyári munkásokon kívüliek szá-
mára pedig reggel 8 vagy 9 óra az ideális, délután a 3 óra, este pedig 
a 8 óra, mivel „a városiak később kelnek és fekszenek”.13

Falun külön oda kell figyelni a ruhátlanságra: a közösségben 
vannak olyanok, akik bár részt vennének a népmissziós napokon, 
mivel nincs megfelelő ruházatuk, szégyenkezésük miatt távol ma-
radnak. Ezért, akár este későn, 8 óra tájban, ha igény van rá, az érin-
tettek rendelkezésére kell állni.

Hasznos volt tudnia minden népmissziósnak, hogy „a beszédek 
idejét az évszak, a helyiek és a környék határozza meg”.14 Érdemes 
a plébánosnak az egyháztanáccsal együttműködve meghatározni a 
lélekmentő napok időpontját, nem tévesztve szem elől a hívek véle-
ményét, az éppen őket foglalkoztató élethelyzeteket. 

A szentmise

A misszió mindenkori központja, erőforrása és végcélja nem a szó-
szék, hanem a szentmise, az eucharisztia áldozat megünneplése. 
Éppen ezért ajánlott, hogy a missziós napok előtt a plébános vé-
gezzen három szentmisét Jézus Szíve és a Szeplőtelen Szűz Mária 
tiszteletére, illetve az elhunytak szándékára.15 A missziós gyónások 
előtt legalább két misemagyarázatot kell tervezni és tartani. Ez a 
magyarázatfelosztás történjen úgy, hogy „egyik misén a fő része-
ket, másikon a mise lényegét és kánont” tartalmazza. Ugyanakkor 

12	 Uo.
13	 Uo. Amennyiben nem 12 napos, hanem 14 napos a missziós alkalom, akkor 

ajánlott esténként a nőknek és a férfiaknak külön beszédet tartani.
14	 Uo. Mindenkori tapasztalat, hogy „a misszió és beszédek idejének jó meg-

választása félsiker, amit a plébános jegyezzen be a domus historiába”.
15	 Uo.



252 Jonica Xénia

„nagyon ügyes fogásnak” számít, „ha az élőkért való misében az 
Úrfelmutatás után megáll az orgona. Mindenki felfigyel, mi van. Ak-
kor a pap megmagyarázza a mementó jelentését, és hogy milyen 
szándékokra ajánlja a misét.” A hatás növelése érdekében érdemes 
kihirdetni, hogy milyen szándékra vannak felajánlva a missziós na-
pok szentmiséi.16 

Tanácsos különösen figyelni arra, hogy a liturgia megünneplése 
méltó módon történjen, annak minden részletére odafigyelve, hogy 
az a nép és a papság épülésére szolgálhasson.

A keresztút és a szentolvasó

A keresztúti ájtatosságot minden nap a délutáni beszédet megelőző-
en kell elvégezni, a rózsafüzér imádkozásának pedig az esti elmél-
kedést megelőzően kell sorra kerülnie.17 Amennyiben „van elegendő 
misszionárius, és a gyónók nem szorongatnak”, akkor legalább a 
népmisszió első napjaiban ajánlott, hogy az egyik missziós vezes-
se. Azonban ha „nagy az elfoglaltság”, akkor egy vendégpap, netán 
kántor vagy egy „közbecsülésben álló” legyen az előimádkozó. Az 
úgynevezett olvasó magyarázat azért bír jelentős szereppel, mivel 
célja a Szűzanya tisztelete és az elmélkedésre való ránevelés. 

Ugyanakkor a tapasztalatok szerint protestáns vidékeken érde-
mes a keresztút rövidebb formáját, elmélkedéseit végezni, a rózsa-
füzért pedig csak az esti, fő beszéd előtt elimádkozni, közben pedig 
legalább egy tized kerüljön megmagyarázásra, mivel a szórvány-
vidéken a hit szilárdsága és annak gyakorlása állandó kihívással 
küzd. A keresztút végzését érdemes könyv nélkül végezni, mivel 

16	 Egy nyolcnapos missziós alkalmat a következőképpen lehet elképzelni: a 
szombati megnyitón a misszió sikeréért, öregekért és betegekért, halotta-
kért, a család és község békéjéért, a templom jótevőiért, az Oltáregyletért, 
a bűnösök megtéréséért, az iskoláért és az ifjúságért, valamint a befejező 
napon a hálaadás áll a középpontban. Lajos, Gálffy, Misszióskönyv I., 77.

17	 Lajos, Gálffy, Misszióskönyv I., 192. A népmissziós vallja, miszerint „mi 
elmegyünk, de a Szűzanya és a szentolvasó marad. Ezért okvetlenül ma-
radandó emléket kell hátrahagynunk, maradandóbbat, mint a misszióske-
reszt, és ez a szentolvasó.”



253„A beszédek idejét az évszak, a helyiek és a környék határozza meg!”

tapasztalat, hogy „az ima és ének alatt csak akad egy szívből jövő 
gondolat”.18 Annak ellenére, hogy mind a keresztút, mind a rózsafü-
zér alapvetően egy kötött imaforma, ebben az esetben is van egyfaj-
ta szabadság a saját gondolatok, elmélkedések beépítésére is.

A bűnbánati harang

Minden esti elmélkedést követően, „ahogy a beszéd utáni imában 
elhangzott az Ámen, megszólal a bűnbánati harang”, kivéve, ha este 
körmenet van; ez esetben a körmenet alatt szólnak a harangok a mi-
nél ünnepélyesebb alkalom érdekében.19 A bűnbánati harang zúgása 
alatt a jelenlévőknek három-öt Miatyánkot és Üdvözlégy Máriát kell 
elimádkozni, felajánlva a maguk és más bűnös megtéréséért, de a 
harangszó a távol maradottaknak is szól, a különböző okok miatt 
otthon maradottaknak, akik hasonló szándékra ugyanazokat az 
imákat mondhatják el.20 

A reggeli és esti ima

A kezdő és befejező alkalmakkor elmondott imák rövid magyará-
zat mellett hangozzanak el. Az imát karingben, az oltár előtt vezes-
se, imádkozza a népmissziós. A reggeli ima alkalmával a hangsúly 
a napi munkán, a feladatok lelkiismeretes elvégzésén kell legyen, 
míg az esti alkalommal a lelkiismeret-vizsgálaton van a hangsúly.  
A reggeli ima elmondásához tartozik egy Miatyánk, Üdvözlégy Má-
ria és ugyancsak még egy Hiszekegy elimádkozása is.21 Az esti ima22 

18	 Uo., 196–201. Csak az első néhány állomás elmélkedése nehéz, de nem sza-
bad elfelejteni, készülni sem: „egy negyed ívpapír mindkét oldalára fel-
írunk 14 gondolatot, s nincs mit izgulni. A hatás így sokkal nagyobb.” Min-
den stáció után „mindig egy fohász Máriához”. A keresztút könyv nélkül 
című alfejezet részletesen ismerteti az ájtatosság szabadon vett elmélke-
dését, minden állomás esetében. A témakörök a bűnbánat, gyónás, oltári-
szentség, szenvedés, erények.

19	 Lajos, Gálffy, Misszióskönyv I., 77.
20	 Uo.
21	 Uo. 201–206.
22	 Uo. 



254 Jonica Xénia

szövege változatosabb, mint a reggelié, ugyanis ajánlott az 50., a 129. 
zsoltárok mellett a Miatyánk, a Tízparancsolat, az Ötparancsolat és 
a Hétszentség elmondása is. 

Az esti ájtatosságok és ünnepek

Amennyiben nincs különösebb szertartás – pl. szentségimádás, 
körmenet –, az esti ájtatosságok „egészen rövidek”, vagyis „szent-
ségkitétel, valamilyen litánia vagy esti ima vagy esetleg a beszédet 
összefoglaló könyörgés, áldás, Úrangyala, kivonulásra ének”.23

A hallgatás

A hallgatás gyakorlása nemcsak a csendre vonatkozik, hanem még 
inkább arra, hogy a népmissziós napok alatt a részt venni akaró 
„újságot nem olvas, nem levelez, a szórakoztató gondolatokat távol 
tartja” s mindezt azért, mivel „csak örök üdvösségével igyekszik tö-
rődni”. Tapasztalat szerint „vegyes vidéken nagy becsületet szerez, 
ha látják, hogy a katolikusok csendben távoznak”.24

A böjt

Jézus szavaira támaszkodva, miszerint a gonosz „nem megy ki más-
ként, csak imádság és böjt hatására” (Mk 9,29, SZIT), a népmissziós 
napokon is ajánlani kell a híveknek a szerdai és a pénteki böjtölést, 
ami elsősorban hústól és alkoholtól való tartózkodást kell magába 
foglaljon. Ez vonatkozik a plébániára, a plébánosra és az ott meg-
szálló missziósra is. Mindezt a témák is „megkövetelik”, hiszen csak 
prédikálni valamiről és nem alkalmazni, az nem hoz tartós ered-
ményt a jövőt nézve.25

23	  Uo. 78.
24	  Uo.
25	  Uo.



255„A beszédek idejét az évszak, a helyiek és a környék határozza meg!”

A gyóntatás

Nagyon fontos, hogy a népmissziós ne csak jó szónok legyen, hanem 
lehetőleg „kitűnő gyóntató is” – ugyanis „a türelmetlenség, egy-két 
ideges közbeszólás már sokak ajkait lezárta”.26 Alapelvnek számít, 
hogy szelíd jósággal kell fogadni a gyónót, amennyiben szükséges, 
akkor néhány segítő kérdést feltenni, de minden igyekezet arra kell 
összpontosuljon, hogy „mindenki nyugodtan kibeszélhesse magát, 
főleg, ha szomorú”.27 Ideális esetben a helyi plébános nem gyóntat, 
teret engedve az új gyóntatónak, mivel van, akit távol tartana a gyó-
nástól személyes sérelmek miatt.

Az úgynevezett szegényházban vagy kórházban is történjen 
gyóntatás a lélekmentő napok alkalmával, természetesen kellőkép-
pen megszervezve. A gyóntatást megelőzően kerüljön sor egy „ér-
dekfeszítő beszédre: vallási és profán történetekkel”.28 Ideális eset-
ben a gyóntatási idő reggel 6–12 óra között, valamint délután 2–10 
óra között van. A meghirdetett alkalomkor fontos kiemelni, hogy 
a gyóntatás úgynevezett gyónócsoportokban történik (nők, férfiak, 
gyerekek).29 Azért, hogy ne legyen tolongás, tanácsos felállítani egy 
gyónási rendet és azt következetesen betartani.30

Soha nem szabad szem elől téveszteni, hogy „a gyóntatás addig 
tart, amíg a misszió – helytelen tehát kihirdetni, hogy péntekig min-
denki gyónjék, mert a nagyhalak az utolsó percig nem mozdulnak”.31 

26	 Uo. 83.
27	 Uo. Azt is megjegyzik, hogy semmin sem szabad csodálkozni, a hozzáállás 

sokat segíthet vagy éppen ronthat a gyónó félénksége miatt.
28	 Uo. Ennél a pontnál arról is értesülünk, hogy a szegényházak lakói között 

kevés a gyónás. Egyik intézménybe se menjen a népmissziós „üres kézzel: 
kolduljon jó ételre, dohányra”.

29	 Uo. 85. Itt külön megemlítik a nagyothallókat, akik számára a sekrestyé-
ben vagy más alkalmas helyen kell a gyóntatás lehetőségét megadni.

30	 Uo. A Misszióskönyv javasolja, hogy a megnyitás napján osztályonként 
gyónjanak a gyermekek, amennyiben a hitoktató kellően felkészítette 
őket, majd „hétfő és kedd délelőtt a betegeké és öregeké, házaknál és a 
templomokban is, kedden az asszonyok, szerdán a leányok, csütörtökön a 
férfiak, pénteken a legények gyónnak a megfelelő csoportoktatás után”.

31	 Uo.



256 Jonica Xénia

Éppen ezért jó úgy tervezni, hogy a missziónak kell addig tartania, 
amíg igény van a gyónásra.32

A vallásos egyesületek megszervezése

Bár a források szerint nagyon sok közösségben több egyesület is be 
van jegyezve, azok sokszor elöregedőben vannak, és a tevékenység 
szempontjából passzívak. Azon a helyen, ahol még nincs semmilyen 
vallásos egyesület, ott megszervezése előtt érdemes a helyi plébá-
nossal konzultálni. Lényeges szempont, hogy nem az egyesületek 
száma a mérvadó, hanem a lelkiség és az a feladat, amit vállalnak.33 
Számolni kell azzal is, hogy a missziós napok során nincs külön al-
kalom az egyesületről szólni, ezért a meglévő elmélkedéseket, cso-
portoktatásokat kell felhasználni ennek népszerűsítésére.34

Összegzés helyett

A missziós napirendből tíz olyan elemet emeltem ki, amelyek a mis�-
sziós napok programjának elengedhetetlen részét képezték. A kis 
„eszközök”, „fogások” – egy megszervezett keresztút, vagy a rózsa-
füzér magyarázata, a bűnbánati harang, a böjt és a gyóntatás beosz-
tása mind olyan népmissziós eszközök voltak, amelyek segítették a 
résztvevők lelki felfrissülését.

A népmissziós tapasztalat szerint ez a fajta pasztorációs eszköz 
a néptömegek lelkigyakorlata, amire mindig és mindenütt szükség 
van, sikere pedig a helyi plébánostól és adott esetben valamilyen 
egyházi szervezet aktív működésétől is függ, akik közös erőfeszí-
téssel tartják fenn a missziós lelkesedést a hívekben. A népmisszió 
alapvető célkitűzése a bűnbánat, a gyakori szentségekhez járulás, 
ezekből pedig következik a keresztényibb mindennapok megélése. 

32	 Uo.
33	 Ez esetben pedig elsődleges, hogy a lelkiség csakis „eucaristicus” lehet, 

ugyanis „a havi szentáldozás nélkül minden vallásos és társadalmi egye-
sület vezetése sziszifuszi munka”. Uo. 88.

34	 Uo.



257„A beszédek idejét az évszak, a helyiek és a környék határozza meg!”

A missziósok különbséget tettek a városon, falun vagy a szórvány-
vidéken végzett népmissziózás között, hiszen mindenik élethelyzet 
más és más missziós hozzáállást, beszédtervet és tartalmi üzenetet 
igényelt. Jelentős hatással bírt az is, hogy a missziót kérő plébános 
mennyire ismerte a közösségét, és milyen volt a közösség és a plé-
bános viszonya. Továbbá figyelni kellett a jól megválasztott időpont 
mellett az időjárásra, de a misszió kezdő és utolsó napjára is, mivel 
minden részletnek következményei voltak úgy pozitív, mint negatív 
irányban.

Bibliográfia/Bibliography

Gyulafehérvári Érseki Levéltár, Püspöki iratok: 1681/1901. I. 13/e, 42. 
Diós István, Népmisszió, Magyar Katolikus Lexikon IX. (szerk. Diós 

István), Budapest, 2004.
Lajos Balázs, Gálffy Sándor, Misszióskönyv I.: Vezérkönyv és rituale, 

Nagyvárad, 1935.
Lukács [István] Mansvét, Népmisszió. Útmutatás a népmissziót ren-

dező főtisztelendő papság részére, Cluj/Kolozsvár, 1931.





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.16

Éltető szavak

BODÓ MÁRTA

Verbum Egyesület, Kolozsvár (RO)
bodo.marta@verbum.ro

„A papok küldetése minden emberhez szól,  
és ezért küldetésüknek Isten szava  

hirdetésével kell kezdődnie.”1

„Milyen a jó prédikáció? Ez csak a tehetséges szónokok privilégiu-
ma, vagy tanulható a hatékony kommunikáció, igehirdetés? Men�-
nyire fontos a kiállás, a testbeszéd? Mik a jó prédikáció ismérvei? 
Hogyan készüljünk a szentbeszédre?”2 – 2023 novemberében ezek-
re a kérdésekre kereste a választ egy magyarországi rendezvény 
a budapesti Országos Lelkipásztori Intézetben, amelynek szakmai 
vezetői Bátor Anna rádiós és televíziós műsorvezető-szerkesztő, 
kommunikációs tréner; Török Csaba, az Esztergomi Hittudományi 
Főiskola tanára, teológus és Nyúl Viktor, a Lectio Divina munkacso-
port vezetője. Meghirdetése így szólt: Papolunk… Papolunk? Szakmai 
nap a prédikációról. A rendezvényről 2023. november végén megje-
lent beszámoló fényképei szerint jókedvű együttlét volt, amelyre 
előzetesen egy kérdőívet készítettek a prédikációról a Facebook-
ra, és amelyet Fábry Kornél ismertetése szerint „három nap alatt 

1	 Dolhai Lajos, A liturgia teológiája, Jel Kiadó, Budapest, 2002, 153.
2	 Papolunk… Papolunk? – Szakmai nap a prédikációról Budapesten. https://

romkat.ro/2023/11/07/papolunk-papolunk-szakmai-nap-a-predikacio-
rol-budapesten/. 



260 Bodó Márta

ötezer-kétszázötvenketten töltötték ki, emellett százötven oldalnyi 
ajánlást írtak hozzá”.3 A rendezvényen több gyakorlati és elméleti 
megközelítés nyomán személyesen próbálhattak ki újszerű megkö-
zelítéseket az arra vállalkozók. A prédikáció (maradjunk ennél a köz-
ismertebb elnevezésnél, bár a homília fogalma jobban megfelelne a 
II. vatikáni zsinat nyomán megfogalmazott elvárásoknak)4 akkor is 
központi eleme a szentmisének, ha teológiailag és tapasztalatilag is 
jól tudjuk, hogy a liturgia egységes egész, amelyben nem a szóé, leg-
főként nem az emberi szóé a főszerep. „Miről prédikált a pap?” – ez 
a kérdés sokkal gyakrabban elhangzik, mint a liturgia más elemeire 
való reflektálás. 

Mitől emlékezetes, mitől hatásos a prédikáció? Egyáltalán, a nyil-
vános beszéd mitől kelti fel a hallgatók érdeklődését? A kommuniká-
ciós kutatások már régebben kimutatták, hogy az üzenetet nagyobb 
hatásfokkal közvetítik olyan kísérőelemek, mint a kiállás, gesztusok, 
mimika, hanghordozás, hangerő, hangszín, és kisebb arányban ma-
guk a mondatok. A megszólalástól mért másfél perc alatt kiderül a 
hallgatóság viszonyulása az előadóhoz, a prédikációt mondó paphoz. 
A szavak szintjén pedig hetven százalék a történetmesélés hatásfoka. 

Ezek az adatok elgondolkodtatják a mindenkori beszélőt, és el 
kell hogy gondolkoztassák a prédikáló papot is. Az általános adatok 
mellett fontos kommunikációs szabály az is, hogy az adott közön-
séghez, ha arról ismereteink, tapasztalatunk van, igazítani érdemes 

3	 Papolunk? – A homília Krisztus evangéliuma meghirdetésének forrása és 
csúcspontja kell hogy legyen. https://romkat.ro/2023/11/29/papolunk-a-ho-
milia-krisztus-evangeliuma-meghirdetesenek-forrasa-es-csucspont-
ja-kell-hogy-legyen/. 

4	 SC 52 (a homíliában a liturgikus év folyamán a szent szövegekből kifejtik 
a hit misztériumait és a keresztény élet törvényeit), vö. SC 24 (a szentírási 
szövegek magyarázata); DV 24 („A Szentírás szavából táplálkozik és virág-
zik az ige szolgálata is, tudniillik a lelkipásztori prédikáció, a katekézis s 
minden keresztény tanítás, amelyben előkelő hely illeti meg a liturgiában 
elhangzó homíliát”). Diós István (szerk.), A ​II. Vatikáni Zsinat dokumentu-
mai (Szent István Kézikönyvek 2), Szent István Társulat, Budapest, 22007. 
A homíliáról részletesen: Ferenc pápa, Evangelii Gaudium (2013) 135–159 
(Evangelii Gaudium. Az evangélium öröme, Ferenc pápa apostoli buzdítása 
az evangélium hirdetéséről a mai világban, Szent István Társulat, Budapest, 
2014).



261Éltető szavak

a mondandót mind a tartalom, mind az elmondás stílusa tekinte-
tében. Egy általános felmérési adat értelmében 1,7 másodperc alatt 
tudja a hallgató agya a hallott információkat felfogni és ennek alap-
ján eldönteni, kíváncsi-e egyáltalán az adott történetre. Prédikáció 
esetében egy-egy mondatnyi a történet felütése, bevezetése, annak 
tehát olyannak kell lennie, ami megragad. Egy erős felütés el tud-
ja indítani a prédikációt. Ugyanakkor a hallgatóság figyelmét fenn 
is kell tartani, ebben néhány váratlan elem, a meglepetés segít. De 
hogyan tudja bevonni a hallgatót a lelkipásztor? Képekkel, olyan 
történettel, amit ő is átélt. A hallottakkal való azonosulás bevonja 
a hallgatót, kimozdítja a kívülállásból, a passzív meghallgatásból. 
Mindehhez a technikai, kommunikációs eszközök mellett kulcs a 
beszélő személyes hitelessége. De míg a személyiség kialakítása egy 
hosszú folyamat eredménye, a beszédre, prédikációra való felkészü-
léshez lehet szempontokat, módszereket, kommunikációs megoldá-
sokat ajánlani.

A II. vatikáni zsinat kommunikációval foglalkozó dokumentu-
ma, az Inter mirifica fő erénye leginkább az, hogy az egyháznak a 
téma iránti figyelmét jelzi, a kommunikációs lehetőségeknek az egy-
ház szolgálatában való hasznosítására irányítja a figyelmet. Ennek 
nyomán „megjelent a törekvés arra, hogy a vallási nyelvezet és a 
teológiai érvelés adaptálódjon a kulturális értelmezéshez, és meg-
feleljen a korszak uralkodó filozófiai, tudományos, irodalmi-művészi 
és/vagy társadalmi-politikai kifejezésmódjának. Ez lényegében nem 
jelent mást, mint megtalálni azt a beszédmódot, amely által az evan-
géliumok belső logikájának a hasonlatokon alapuló ellentmondásos-
sága megmarad, miközben képes transzcendentális értelmet adni 
az emberi értelemkeresésnek a különféle relativizáló világnézetek 
és kulturális értékek közepette.”5 Azaz témánkra lefordítva mind-
ezt, a prédikáció megalkotásához és elmondásához új szempontokat 
ad, illetve ráirányítja a figyelmet a felkészülés és „előadás” újszerű 
megközelítésére. 

Bár az egyháztörténelemben voltak nagyhatású prédikáto-
rok, és e téren különféle kísérletek, a dramatikus prédikációktól a 

5	 Kovács Lajos, Kommunikáció a 20. századi katolikus egyházban, Egyház-
történeti Szemle 22.2 (2021) 147–162 (151).



262 Bodó Márta

konferenciabeszédek, szentmisén kívül elmondott valóságos trak-
tátusok használatáig, nem annyira technikai a kérdés. A kommu-
nikáció hatékonyságára vonatkozó felmérések, adatok ismeretében 
is az a lényegi kérdés, amit Timothy Radcliffe úgy fogalmaz meg: 
történik-e valami, amikor prédikál? Ez a kérdés a lényeges minden 
helyzetben, amikor meg akarjuk osztani a hitünket…6

Minden beszédnek hatalma van, a szavak életet vagy halált je-
lentenek: amikor Isten azt mondta: „Legyen világosság!”, akkor lett 
is. Mi mint Isten képére és hasonlatosságára teremtett lények min-
dennapi, de legalább ünnepi beszédünkben képesek kellene legyünk 
láthatóvá tenni azt, amiről beszélünk. „Mindennapos beszédünkben 
is fel kellen bukkannia Isten teremtő képességének. Nyugaton in-
kább úgy gondoljuk, a beszéd valamilyen üzenet eljuttatása egyik 
elméből a másikba, információátvitel. A szeretlek állításnak vajon 
nincs-e más célja, mint egy tény kifejezése?”7 Egyetértve az angol 
szerzetessel tegyük hozzá kommunikációelméleti szempontból, 
hogy a közlés nem csak a szavak értelmére, hanem érzelmi töltetére 
is vonatkozik, és hogy a kommunikáció nagyobb százalékban nem a 
szavak jelentésén, hanem a közvetítés módján múlik. A nonverbális 
kommunikáció jelentősége 70-80-90 százalékos, szemben a verbális 
30-20-10 százalékával.8 Az információ célba érkezéséhez, megjegy-
zéséhez sokkal hatékonyabb eszköz a párbeszéd, mint a frontális 
kijelentés. Ha ugyanis a mondanivaló egy történethez kapcsolódik, 
hatszor nagyobb eséllyel sikerül azt megjegyeznie a hallgatónak. 
A képes beszéd, a színek, érzések a prédikációban is nyolcszor jobb 
eséllyel maradnak meg az emberi agyban.

Timothy Radcliffe is azzal folytatja gondolatmenetét, hogy a hit 
megosztásához valamilyen érzelmi érintettségnek kell megelőznie 
a közlést, és amennyiben az Írást értelmezzük, annak előbb meg 

6	 Timothy Radcliffe, Miért járjunk misére? Az Eucharisztia drámája, Vigilia, 
Budapest, 2011, 66–67.

7	 Uo. 68.
8	 Judith A. Hall, Terrence G. Horgan, Nora A. Murphy, Nonverbal Com-

munication, Annual Review of Psychology 70 (2019) 271–294, https://doi.
org/10.1146/annurev-psych-010418-103145.



263Éltető szavak

kell érintenie minket.9 Ez a legnyilvánvalóbb magánál Jézusnál, aki 
eleve példabeszédekben, képes történetekben szól, pontosan azért, 
hogy az értelmi közlés az érzelmi megértéssel, megérintettséggel 
párosulva a hallgató egész lényét megérintse. Logikai érvrendszer 
helyett kizökkent a megszokásból, ezáltal ablakot nyit arra, hogy a 
dolgokat egy más szemszögből lássák.

A prédikáció elmondója maga is előbb hallgató, az ige hallgatója, 
amely megérinti, átjárja, átalakítja. Ezután válhat annak tolmácso-
lójává. „Ami kezdettől fogva volt, amit hallottunk, amit a szemünk-
kel láttunk, amit szemléltünk és amit a kezünkkel tapintottunk: az 
élet igéjét hirdetjük nektek. Igen, az élet megjelent, láttuk, tanúságot 
teszünk róla, és hirdetjük nektek az örök életet, amely az Atyánál 
volt, és megjelent nekünk. Amit láttunk és hallottunk, azt nektek 
is hirdetjük, hogy ti is közösségben legyetek velünk. Mi ugyanis az 
Atyával és az ő Fiával, Jézus Krisztussal vagyunk közösségben.” (1Jn 
1,1-3) 

A prédikáló a személyes tapasztalatára épülő élményvilágát is 
át kell adja a prédikáció mondataiban, ha valódi hatást akar elérni. 
Ugyanakkor az adott beszédre csendben készül fel, és a hallgatót is 
el kell érnie e csendnek: a szavak, kijelentések, tézisek mögötti ma-
gasztos, transzcendenciát sugárzó csendnek. Ahogyan VI. Pál pápa 
mondta: a világnak nem egyszerűen tanítókra, hanem tanúkra van 
szüksége,10 és pontosan ez tapasztalható a prédikációk esetében is, 
az éri el és érinti meg a hallgatók lelkét, ami mögött a tapasztalat 
súlya érződik, nem az oktatás, kioktatás lelkülete. Inkább az oszto-
zás, a tanúságtétel, mint a fentről lefelé kijelentett tanítás. A meg-
érintődés elvárása nem jelenti a szónok számára a készületlenség 
megengedését: „majd a Szentlélek elvégzi” – a Lélek sem tud életet 
lehelni a felkészületlen prédikátor szavaiba. 

9	 Radcliffe, Miért járjunk misére?, 69.
10	 „A mai embert inkább érdeklik a tanúk, mint a tanítók, és ha mégis hallgat 

a tanítókra, azért teszi, mert ők egyben tanúk is.” Evangelii nuntiandi 41 
(VI. Pál pápa apostoli buzdítása a katolikus egyház püspökeihez, papjaihoz 
és híveihez a mai világ evangelizálásáról, 1975), vö. VI. Pál pápa beszéde 
a Consilium de Laicis tagjaihoz, 1974. okt. 2., AAS 66 (1974) 568 („L’homme 
contemporain écoute plus volontiers les témoins que maîtres, ou s’il écoute 
les maîtres, c’est parce qu’ils sont des témoins”).



264 Bodó Márta

A hitelességre vágyó emberek nem egyszerűen ellenőrizhető 
igazságokat akarnak hallani, hanem transzcendens töltettel bíró 
szavakra áhítoznak. Nem annyira értelmi érvek logikus sorozatára, 
szillogizmusokra, hanem a lelküket is megérintő igazságokra. Olya-
nokra, amelyekre zsigereik, érzelmeik is rezdülnek, amelyekre egy 
tettet, egy életet lehet alapozni. „Az istentisztelet dramaturgiájának 
egysége azt követeli, hogy a prédikáció lépcső legyen a titokhoz ve-
zető úton. A liturgia szimbolikus-rituális cselekményeivel ellentét-
ben a prédikáció verbális kommunikációval közelít a titokhoz. Ez 
azonban nem zárja ki azt, hogy a prédikációt is a titokhoz vezető út-
ként lehessen értelmezni”, magyarázza Martin Nicol a mai homileti-
kának szentelt könyvében.11 Hugo Rahner a játékról szóló könyvében 
úgy fogalmaz, hogy Isten itt – a földön és a liturgiában – Krisztusban 
egyenesen „játszótársunkká” lett. „És amikor a kegyelemnek ez a 
játéka bevégződik, amikor minden megszűnik: hit, remény, szentsé-
gek, törvény, akkor elkezdődik az Úr örök színelátásának isteni játé-
ka, az ünneplés Istennel.”12 Ha így fogjuk fel, a prédikáció formájára 
is kihat, azaz nem egy diskurzus a hitről, hanem megtervezett moz-
gás, nem pontokba szedett tanulság, elmélet, hanem cselekmény. 
„A prédikáció elsősorban a feltámadott Úr jelenlétében való beszéd 
és hallgatás, nem pedig a keresztény hitről szóló információ vagy a 
keresztény életfolytatásra buzdító instrukció.”13 

A prédikációról kiváló, modern, mai, a legfontosabb szempon-
tokat tankönyvbe illően, mégis olvasmányosan foglalta össze Fe-
renc pápa az Evangelii Gaudium apostoli buzdításában, amit e rövid 
eszmefuttatás végén minden olvasónak, legfőképpen pedig minden, 
egyházi, liturgikus, nyilvános beszédre készülőnek ajánlunk. „A pré-
dikáció út: tapasztalati út Isten valóságába, pontosabban a feltáma-
dott Úr jelenlétébe.”14

11	 Martin Nicol, Dramatizált homiletika, Luther Kiadó, Budapest, 2005, 56.
12	 Hugo Rahner, A játszó ember, Kairosz, Budapest, 2013, 78.
13	 Nicol, Dramatizált homiletika, 65.
14	 Uo. 56.



265Éltető szavak

Bibliográfia/Bibliography

Ferenc pápa, Evangelii Gaudium. Az evangélium öröme, Ferenc pápa 
apostoli buzdítása az evangélium hirdetéséről a mai világban, 
Szent István Társulat, Budapest, 2014.

Paulus VI, Evangelii nuntiandi (VI. Pál pápa apostoli buzdítása a 
katolikus egyház püspökeihez, papjaihoz és híveihez a mai világ 
evangelizálásáról, 1975, in Cserháti József, Fábián Árpád (szerk.), 
A II. Vatikáni Zsinat tanítása. A zsinati döntések magyarázata és 
okmányai, Szent István Társulat, Budapest, 1975, 511–547. 

Paulus VI, Moderatoribus ac Membris e « Consilio de Laicis », qui 
plenario Coetui Romae interfuerunt, AAS 66 (1974) 567–570.

Bodnár Dániel, Papolunk? – A homília Krisztus evangéliuma meg-
hirdetésének forrása és csúcspontja kell hogy legyen, Magyar 
Kurír (2023. nov. 28), vö. https://romkat.ro/2023/11/29/papolunk- 
a-homilia-krisztus-evangeliuma-meghirdetesenek-forrasa-es- 
csucspontja-kell-hogy-legyen/. 

Diós István (szerk.), A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai (Szent István 
Kézikönyvek 2), Szent István Társulat, Budapest, 22007. 

Dolhai Lajos, A liturgia teológiája, Jel Kiadó, Budapest, 2002.
Hall, Judith A., Terrence G. Horgan, Nora A. Murphy, Nonverbal 

Communication, Annual Review of Psychology 70 (2019) 271–294, 
https://doi.org/10.1146/annurev-psych-010418-103145.

Kovács Lajos, Kommunikáció a 20. századi katolikus egyházban, 
Egyháztörténeti Szemle 22.2 (2021) 147–162.

Nicol, Martin, Dramatizált homiletika, Luther Kiadó, Budapest, 2005.
Radcliffe, Timothy, Miért járjunk misére? Az Eucharisztia drámája, 

Vigilia, Budapest, 2011.
Rahner, Hugo, A játszó ember, Kairosz, Budapest, 2013.





Szent idő és szent hely





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.17

Télen-nyáron, égen-földön… 
 A színeváltozás üzenetei  

a liturgikus évben 

SZATMÁRI GYÖRGYI

Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest

Egy-egy ismétlődő vagy tartós eseménynek e jellegét nyelvünkben 
jól tükrözik az éjjel-nappal, télen-nyáron fordulatok. Érzékeltetik a 
történés ismétlődő voltát, életünkben egy folytonosságot, állandó-
ságot. Hangozhatnak elcsigázott, megfáradt hangszínnel, a szabadu-
lás, változtatás vágyával, vagy az eltökéltség, hűség, állhatatosság 
szinte diadalmas tónusával. Annak kapcsán, amibe itt szeretnék 
betekinteni, illetve amire megpróbálok „odahallgatni”, ismételt, is-
métlődő szóra, epizódra utal. Mint ilyen, azzal a veszéllyel jár, hogy 
a sokszori hallgatásban sematikusan, megszokott jelentéssel érkezik 
hozzánk. Ám a vizsgálandó szakaszban egy tekintélyes szó emlé-
keztet, hogy hallgassunk oda, hallgassuk meg azt, ami/aki értünk 
szól nekünk. A meghallgatásra szóló felhívás lényegi mozzanata a 
színeváltozás elbeszélésének (Mt 17,1-9; Mk 9,2-10; Lk 9,28-36). A ró-
mai liturgiában a színeváltozás nyári (augusztus 6.) ünnepe mel-
lett nagyböjt második vasárnapján, tehát egy téli vagy kora tavaszi 
időpontban is felhangzik. Az évente így kétszer hallott szakaszt az 
igeliturgia más-más olvasmánnyal és szentleckével társítja. Nem li-
turgiatörténeti, s nem is minden részletre kiterjedő biblikus, hanem 
a Bibliát és liturgiát szerető, összefüggések iránt érdeklődő hívő kö-
zelítéssel szeretnék élni. 



270 Szatmári Györgyi

Milyen összefüggésekre világítanak rá a liturgikus olvasmá-
nyok? Mit hallgassunk? Kit hallgassunk? S talán e kérdések nyo-
mán az is felsejlik, hogy hogyan hallgassuk az evangéliumot? Az 
evangéliumi szakaszok szinoptikus összehasonlításának alapjául 
a legrégebbi Márk-evangélium szövegét tekintem, amelyet B évben 
hallgatunk, s igyekszem a sajátosságokat kiemelni a párhuzamos 
elbeszélésekben. Majd az A, B és C évek liturgiájának ajánlása tük-
rében törekszem a szentírási szakaszok összefüggéseit megvilágí-
tani és összefoglalni a színeváltozás télen- (vagy tavasszal)-nyáron 
hangzó üzenetét.

A színeváltozás szinopszisa

Már az elbeszélés elején feltűnik egy különbség a beszámolók kö-
zött. Márk és Máté az előző epizódhoz képest „hat nap múlva” (μετὰ 
ἡμέρας ἓξ) zajló eseményként írják le a színeváltozást, ahogy hat nap 
takarta felhő YHWH dicsőségét a Sínain, mielőtt Mózest szólította 
volna (Kiv 24,16-17). Lukács a „mintegy nyolc nappal később” (ὡσεὶ 
ἡμέραι ὀκτὼ) fordulattal kezdi, így a sátoros ünnep záró eseményé-
vel látszik összekapcsolni (Lev 23,36) az elbeszélést. Az alábbiakban 
csak néhány olyan eltérést említek,1 melyek a szakasz mondanivaló-
ja vagy az adott evangélium szemlélete szempontjából fontosabbnak 
tűnnek. A szövegek egy összehasonlító leírását követően a kontex-
tusoknak szentelek nagyobb figyelmet, majd igyekszem az epizód 
adott evangéliumban hangsúlyos mondanivalójának az összefog-
lalására.

1	 Nem térek ki olyan részletekre, mint például Lukács evangélista eltérő be-
vezetője (ἐγένετο δὲ – történt pedig) a márki és mátéi καί (és) helyett, vagy 
stilisztikai korrekciója, amikor a tanítványok neve elől elhagyja a névelőt 
(Lk 9,28; vö. Mk 9,2; Mt 17,1), vagy Máté egyszerűsítése, amikor Jézus és 
a három tanítvány különvonulását a márki „egyedül” (μόνος) nyomatéko-
sítószó nélkül írja le (Mt 17,1; vö. Mk 9,2). Nem említem minden esetben a 
nyelvtani eltéréseket (pl. eltérő igeidők, -módok vagy -állapotok; vö. Mk 9,7; 
Mt 17,5; Lk 9,34).



271Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

A fehér fény felbontott színei – eltérő prizmák

 A szinoptikus változatok áttekintéséhez a következő szerkezeti váz-
latot követem: előkészület idő és helyszín megjelölésével (Mk 9,1–2a; 
Mt 17,1; Lk 9,28); metamorfózis (Mk 9,2b-8; vö. Mt 17,2-8; Lk 9,29-36); 
záró megjegyzés a távozással (Mk 9,9-10; Mt 17,9; Lk 9,36b-37). A meta-
morfózis három kisebb jelenetből áll: maga a színeváltozás (Mk 9,2b-
4; Mt 17,2-3; Lk 9,29-32); a sátor, felhő és szózat (Mk 9,5-7; Mt 17,4-7; Lk 
9,33-35); valamint az eszmélés (Mk 9,8; Mt 17,8; Lk 9,36a). 

Az előkészület során mindhárom evangéliumban Jézus kezdemé-
nyez: ő viszi magával (παραλαμβάνει / παραλαβών) Pétert, Jakabot és 
Jánost. Ám a motivációban eltérés mutatkozik. Márk, és vele össz- 
hangban Máté, csak azt említik, hogy felviszi (ἀναφέρει) őket egy 
magas hegyre. Lukács elhagyja a hegy jelzőjét, de megjelöli az el-
vonulás okát: Jézus azért megy oda, hogy imádkozzon. Nála a hegy 
gyakran Jézus – és a tanítványok – imádságának helye (vö. Lk 6,12; 
19,37; 21,37; 22,39). Lukács a tényszerű ἀναβαίνω (felmegy) ige aoristos 
alakjával múltbeli történést rögzít. A Márk és Máté által használt 
ἀναφέρω (praes. impf.) igének a térbeli mozgás kifejezése mellett ri-
tuális konnotációja is van: az áldozat oltárra helyezése, az áldozat-
bemutatás.2 

A záró megjegyzésben is szembeszökő különbség mutatkozik Lu-
kács elbeszélésében. Ott csak annak említését találjuk, hogy a tanít-
ványok hallgattak a látottakról (Lk 9,36b), és hiányzik a tanítványok 
Illés eljövetelére vonatkozó kérdése. A lukácsi elbeszélés „a követ-
kező napon” a sokasággal való találkozással (Lk 9,37) és a tisztáta-
lan lélektől megszállt fiú gyógyításával folytatódik. Márk és Máté 
elbeszélésében Jézus parancsol számukra hallgatást meghatározott 
ideig (Mk 9,9; Mt 17,9): amíg az Emberfia fel nem támad a halottak kö-
zül.3 Márk hozzáfűz egy megjegyzést, hogy a tanítványok megvitat-
ták, keresték (συνζητέω), hogy „mit jelent feltámadni a holtak közül”. 

2	 Vö. Varga Zsigmond J., Újszövetségi görög–magyar szótár, Kálvin, Buda-
pest, 1996, 56.

3	 Míg Máté a gyakrabban előforduló, tágabb jelentésű ἐγείρω igével írja le 
a feltámadást, addig Márk a többnyire a holtak feltámadására használt 
ἀνίστημι igével.



272 Szatmári Györgyi

A tanítványokban Jézus szava kapcsán ugyanaz a bizonytalanság 
ébred, mint ami őt fellépésétől kezdve kísérte (vö. Mk 1,27). 

A hegyre felmenetel és lejövetel keretébe ágyazott metamorfó-
zis leírásában csak a legfőbb különbségekre tekintek. Márk és Máté 
számára fontos, hogy Jézus átváltozásának tanúi a megnevezett 
tanítványok, „előttük” (ἔμπροσθεν αὐτῶν) változott el (μετεμορφώθη), 
Mózes és Illés „nekik” (αὐτοῖς) jelent meg. Lukács viszont Jézus imád- 
ságához köti, és olyan tapasztalatként írja le, amely elsőként Jézus 
számára világít meg valamit, nevezetesen a Jeruzsálemben rá váró 
sorsot, miközben a tanítványok alszanak (Lk 9,29.32). Míg Márk a 
ruhák fényességét4 és tündöklő fehérségét említi csak, addig Máté és 
Lukács Jézus arcának változását is. Máté leírása telve van fénnyel, 
ragyogással, mely csak a Napéhoz hasonlítható (Mt 17,2). Lukács 
plasztikus jellemzésében Jézus arca más lett, ruhája tündöklő fehér 
(Lk 9,29). Lukács az egyedüli, aki a tanítványok által látottakat köz-
vetlenül értelmezi is. Amikor felébrednek, ők is látják a „két férfit”, 
akivel Jézus beszél, de ezt megelőzően az evangélista kimondja: „lát-
ták az ő dicsőségét” (Lk 9,31). 

Péter „jó nekünk itt lennünk” kezdetű megszólalásának értéke-
lésében is eltérnek az evangéliumok. Márk azzal nyugtázza, hogy 
Péter nem is tudta, mit mondjon. A zavar oka a félelem, megrettenés 
a látottak miatt (Mk 9,6). Lukács megőrzi a péteri értetlenség motí-
vumát, de elhagyja a félelem említését. Péter megszólalását a két 
férfi, Mózes és Illés készülődő távozása váltja ki, mintha valójában 
az ő marasztalásuk végett fordulna javaslatával Jézushoz (Lk 9,33). 
Máté nem értékeli Péter szavait. Nála a közvetlen – szinte Péter sza-
vába vágó – válasz a felhőből hangzó szózat (Mt 17,5). További kü-
lönbséget jelent Jézus megszólítása. Márk közlésében Jézus ῥαββί, a 
tanítványokat magához fogadó és tanító Mester (Mk 9,5). Lukács a 
mester szó hellenisztikus ἐπιστάτης változatát használja (Lk 9,33),5 
amely vezetői tekintélyt tükröz. Vonatkozhatott kormányzóra, gyer-
mekek nevelőjére, ám elsősorban a filozófiai iskolák használatából 

4	 A márki στίλβοντα (ragyogó) participium újszövetségi hapax.
5	 Vö. még Lk 5,5; 8,24.45; 9,49; 17,13.



273Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

vált ismertté.6 Máté evangéliumában a megszólítás a feltámadás ta-
pasztalatából született hitvallás, Jézus az Úr, a Κύριος (Mt 17,4). 

A felhőből hangzó szózat két fő mozzanata azonos a három szi-
noptikusnál: Jézus bemutatása és a látszólag történetbe nem illő 
felszólítás – „őt hallgassátok” –, hiszen Jézus mindeddig nem szólalt 
meg. Lukácsnál ezután sem szól, mert a tanítványok hallgatását 
Márktól és Mátétól eltérően Lukács nem köti Jézus rendeletéhez (Lk 
9,36; vö. Mk 9,9; Mt 17,9). 

Jézus mennyei bemutatásának legrövidebb változata a Mk 9,7: 
„Ez az én szeretett Fiam”. Az égi szózat először a keresztelés jelene-
tében (Mk 1,11), Jézus nyilvános működése kezdetén nevezi őt így: 
„szeretett Fiam” (ὁ υἱός μου ὁ ἀγαπητός). Még egyszer, Jézus zsidó elöl-
járók provokatív kérdéseire adott válaszai között, a gonosz szőlőmű-
vesek példázata említi a „szeretett fiút” (Mk 12,9). A megszólítottak 
megértik, hogy róluk mondta a példabeszédet (Mk 12,12), az evangé-
lium olvasói pedig megértik, hogy a kivetett és megölt szeretett Fiú 
maga Jézus. A megszólítás utal az aqédára. A Ter 22,2-ben az  ige 
Ábrahám szeretett fiára, Izsákra vonatkozik. Ő a szeretett fiú, akit 
áldozatra szántak, de megmenekült a haláltól. A Második Szentély 
zsidóságának irodalmában az ἀγαπητός gyakran halálveszélynek ki-
tett gyermekre utal, Philón írásaiban pedig Izsák jelzőjeként, a „sze-
retett fiú” pedig névhelyettesítőjeként szerepel. A kora keresztény 
irodalom és a katakombák képi ábrázolásának tanúsága szerint Izsá-
kot Jézus előképének tekintették, és Izsák megkötözésének története 
összekapcsolódott a peszahi áldozattal.7

Máté evangéliumában Jézus megnevezése kiegészül az „aki-
ben kedvem találtam” (ἐν ᾧ εὐδόκησα) fordulattal (Mt 17,5). Ez egy-
részt az Iz 62,4 visszhangja, ahol az, „akiben az Úrnak kedve telik  

6	 Albrecht Oepke, ἐπιστάτης, in Gerhard Kittel et al. (szerk.), Theologishes 
Wörterbuch zum Neuen Testament II., Kohlhammer, Stuttgart, 1957, 619–
620.

7	 Matthew S. Rindge, Reconfiguring the Akedah and Recasting God. Lament 
and Divine Abandonment in Mark, JBL 130.1 (2011) 755–774 (764–766). Xera-
vits Géza, Ábrahám próbatétele (Genesis 22) a korai zsidóság irodalmában 
– néhány példa, in uő (szerk.), Izsák megkötözése. Történet és hatástörténet, 
Sapientia Főiskola – L’Harmattan, Budapest, 2010, 25–48 (31).



274 Szatmári Györgyi

( )”8 Isten népe, Izrael. Így Máté Jézusban a par excellence izra-
elitára tekint: Jézus képviseli azt a választ, amelyet Izrael Istene 
népétől remélt. 

Lukács evangéliumában a „választott” (ὁ ἐκλελεγμένος) társul a 
Fiú megjelöléséhez (Lk 9,35). Az Iz 42,1  szavát a Septuaginta az 
ἐκλέγω igéből képzett jelzővel adja vissza. A kiegészítés révén Lukács 
Jézusban a hűséges és engedelmes szolgát mutatja be, akit Isten ki-
választott, akit e küldetésében elfogadott, akiben tetszését találta.9

Tágabb panoráma

A szűkebb szövegkörnyezet hasonló a három evangéliumban. Előz-
mény a szenvedés első megjövendölése (Mk 8,31-33; Mt 16,21-22; Lk 
9,18-22) és a tanítványoknak szóló, Jézus követésének feltételeit tag-
laló szakasz (Mk 8,34-9,1; Mt 16,24-28; Lk 9,23-27). A színeváltozás 
elbeszélését az „Ó, te hitetlen nemzedék! Meddig legyek még vele-
tek?” logiont őrző ördögűzés kíséri. A Márk 9,14-29 és Mt 17,14-20 a 
tanítványok kicsinyhitűségét és a hit erejét hangsúlyozza. Lukács 
megőrzi a tanítványok tehetetlenségére vonatkozó megjegyzést (Lk 
9,40), de a történet ott a cselekvő Isten nagyságát emeli ki (Lk 9,43). 
Az evangéliumok tágabb horizontja is megenged néhány észrevételt.

Krisztus az Isten Fia Márk evangéliumában
Márk evangéliumának keretét és főbb pilléreit jelenti Jézus két 

titulusa: Krisztus és Isten Fia. Először az evangélistától mintegy 
címként együtt hangzik el a kettő (Mk 1,1). A hosszabb bevezető-
ben is feltűnik az Isten Fia a már említett mennyei szózatban (Mk 
1,11). Az evangélium második nagy szakaszát jelentő, Jeruzsálem felé 
tartó út (Mk 8,27–10,52) elbeszélésének kezdetén ismét megjelenik 

8	 Néhány görög kéziratban (B, C) „az Úrnak kedve telt (εὐδόκησεν) benned” 
szerepel. A Septuaginta az „Akaratom” (Θέλημα ἐμόν) változatot hozza.  
A Septuaginta-idézetek forrása: Alfred Rahlfs (szerk.), Septuaginta. Id 
est Vetus Testamentum graece iuxta lxx interpretes, Deutsche Bibelge-
sellschaft, Stuttgart, 1979. 

9	 Megjegyzendő, hogy az Iz 42,1LXX szövegváltozat egyértelműen kollek-
tív értelmet ad az egyébként talányos izajási szövegnek: Ιακωβ ὁ παῖς μου, 
ἀντιλήμψομαι αὐτοῦ Ισραηλ ὁ ἐκλεκτός μου…



275Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

mindkettő. Péter hitvallásában a Krisztus (Mk 8,29), majd néhány 
szakasszal később – a színeváltozáskor – az Isten Fia (Mk 9,7).  
A passióelbeszélésben a főpap vallató kérdése egybefogja a kettőt: 
„Te vagy-e a Krisztus, az áldott Isten Fia?” (Mk 14,61). Végül Jézus ke-
resztre feszített alakja hívja elő utoljára a két megjelölést. A főpapok 
és írástudók gúnyos tanakodásában hangzik fel a Krisztus, Izrael 
királya (Mk 15,32), majd Jézus beteljesedett élete tanújaként a száza-
dos nyilvánítja ki, hogy Jézus „valóban az Isten Fia volt” (Mk 15,39). 
A Krisztus, Istentől felkent emberség az evangélista mondanivalóját, 
a Jézussal járó tanítványok meggyőződését és a zsidó elöljárók ké-
telyét közvetíti az említett helyeken. Az Isten Fia az evangélium fel-
ütéseként Márk nyilvánvaló szándékát tükrözi: a Római Birodalom 
közmeggyőződésének és az augustusi aranykornak az előterében az 
egyedülálló evangéliumot szeretné elővezetni az e világi uralkodók 
trónra lépésétől és látogatásaitól remélt evangéliumokkal szemben. 
A „valóban” Isten Fiában érkezett uralom hírét közvetíti szemben a 
császári istenfiúságéval.10 A „valóban” istenfiúság a messiási titoktól 
kísért Márk evangéliumában sajátos utat jár be.11 Jézus nyilvános 
működése alatt ennek a titoknak az ismerője először – megkeresz-
telkedésekor – csak maga Jézus, majd a színeváltozás szűk tanítvá-
nyi köre, akiknek – a titkot ismerő tisztátalan lelkekhez hasonlóan 
– hallgatniuk kell még egy ideig, s maguk sem értik, mivel is állnak 
szemben (vö. Mk 9,10). Az első, aki nyilvánosan vallja meg, hogy 
Jézus igazán, valóban Isten Fia, az a Márk-evangélium szélesebb 
hallgatóságát, a római profán, mi több, pogány világot képviselő 
százados lesz ott és akkor, amikor Jézus teljes útja láthatóvá vált.

Jézus hatalma a hegyen Máté evangéliumában
Máté kihangosítja a mennyei szózat „őt hallgassátok” felhívását, 

hiszen az evangélium felépítését meghatározza Jézus öt beszédbe 

10	 A kérdésről részletesebben lásd Szatmári Györgyi, Örökségünk a béke. 
Közelítések Jézus békéjének evangéliumi fogalmához, Vigilia 87.10 (2022) 
794–801 (796–797).

11	 Az említett szakaszokon kívül a Mk 3,12 és 5,7 versekben a tisztátalan lé-
lektől megszállottak szólítják így Jézust, hatalmát jelezve. A Mk 3,12-ben 
hallgatási parancs némítja el felismerésüket. 



276 Szatmári Györgyi

szerkesztett tanítása (Mt 5-7; 10; 13; 18; 24-25). Az evangélium tágabb 
horizontján a színeváltozás elbeszélése a mennyek országáról szóló 
hét példabeszédet tartalmazó központi beszéd (Mt 13) után, és a ta-
nítványi közösség belső „szabályzatát” jelentő negyedik beszéd (Mt 
18) között kap helyet. 

A Tóra áthallását eredményező öt beszéd a hegyen veszi kez-
detét (Mt 5,1-2). A mózesi tipológiával élő evangéliumban12 érdemes 
figyelmet fordítani a hét hegyre, melyek mindegyike az uralom té-
májához kapcsolódik.13 A kísértés „magas hegyén” (Mt 4,8-10), me-
lyet a színeváltozás hegyéhez hasonlónak mutat Máté (ὄρος ὑψηλὸν), 
az ördög felkínálja Jézusnak a világ minden országát. Jézus ezt a 
fajta hatalmat elutasítja: az írásokra támaszkodva Isten szolgála-
tára hivatkozik. A „hegyi beszéd” hegyén (Mt 5,1-8,1) tanítványait 
a mennyek országa keresésére ösztönzi (pl. Mt 5,3.10.19; 6,33). Az 
egész hegyi beszéd középpontjában a mennyek országa iránti vá-
gyat és elköteleződést kifejező imádság, a Miatyánk áll (Mt 6,9-13). 
A harmadik hegyen Jézus egyedül imádkozik (Mt 14,23). A negyedik 
hegyen – a másodikhoz hasonlóan (vö. Mt 5,1) – „leült” és magához 
hívta tanítványait. Betegeket gyógyított, és jóllakatták a sokaságot 
(Mt 15,29-39). A következő „magas hegy” a színeváltozás helye, ahol 
megmutatkozik istensége, és ahol szavai hallgatására kapnak a ta-
nítványok felszólítást. A hatodik az Olajfák hegye, ahonnan elküldi 
tanítványait írásokat beteljesítő királyi bevonulása előkészítésére 
(Mt 21,1-5). Később ismét odamegy, „leül” tanítványaival, és elmondja 
beszédét a végső dolgokról (Mt 24,3–25,46). A hetedik és utolsó he-
gyen hatalmát tárja fel, amely neki ajándékoztatott, adatott (ἐδόθη 
– pass. aor. sg. 3.). Ennek jegyében küldi eddig tanított tanítványait, 
hogy ők tegyenek tanítvánnyá minden népet (Mt 28,16-20).

12	 Lásd Wayne S. Baxter, A mózesi képanyag Máté evangéliumában, Studia 
Biblica Athanasiana 13 (2012) 53–67.

13	 Erre Darko Tepert OFM Máté evangéliumának hét hegye és az imádság  
(Mt 28,16-20) címen 2023. május 24-én, Szent Domonkos ereklyéi átvi-
telének ünnepén a római Santa Sabina-bazilikában mondott homíliája 
irányította rá figyelmemet, amelynek kéziratát volt szíves rendelkezé-
semre bocsátani.



277Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

Az imádság átformáló ereje Lukács evangéliumában
Lukács evangéliumában a színeváltozást megelőző tanítás (Lk 

9,22-27) elővételezi a jeruzsálemi kereszt felé tartó hosszú út (Lk 
9,51–19,27) elbeszélését.14 Jellegzetes lukácsi motívum, hogy Jézus 
átalakulása imádkozás közben történik (Lk 9,29). Jézus nem csak az 
imádság modellje és mestere a tanítványok számára.15 Imádságai az 
Istentől adott üdvösség közvetítői, szorosan kapcsolódnak az Isten 
országa hirdetéséhez és megavalósításához.16 Jézus imádság által 
készül a kereszttel való találkozásra, és kereszthordozásra készíti 
a tanítványokat. Az imádság által a későbbi tanítványok az Ország 
kettős dimenziójára tekinthetnek: vissza, az uralmat kinyilvánító 
keresztre, és előre, az eljövő Országra.17 A felébredő tanítványok Jé-
zus dicsőségét látják, és a „két férfit” (Lk 9,32). Húsvétvasárnap reg-
gel az asszonyok láttak két férfit „ragyogó” ruhában (Lk 24,4), akik a 
feltámadás hírét adják tudtul. Az ott szereplő ἀστράπτω (ragyog) és a 
színeváltozáskor Jézus öltözékének határozója (ἐξαστράπτων) egy tő-
ről fakad. A feltámadásnak ez a „ragyogó” üzenete elválaszthatatlan 
Jézus Jeruzsálemben beteljesedő élete végétől (Lk 9,31). Isten terve a 
szenvedésen át elért dicsőségben valósul meg (vö. Lk 24,26),18 amint 
arról egyedül Lukács értelmezésében e terv közvetítői – Mózes, Illés 
és Jézus – közötti beszélgetés árulkodik (Lk 9,29). Az imádság, a ke-
reszthordozásról szóló tanítás mint előzmény, valamint Mózes, Illés 
és Jézus dicsőségének említése (Lk 9,30.32) a színeváltozás jelenetét 

14	 Robert J. Karris, Evangélium Lukács szerint, in Raymond E. Brown, Jo-
seph A. Fitzmyer, Roland E. Murphy (szerk.), Jeromos Bibliakommentár II.: 
Az Újszövetség könyveinek magyarázata, Szent Jeromos Katolikus Biblia-
társulat, Budapest, 2003, 161–228 (197).

15	 Jézus imádkozik nyilvános működése kezdetén (Lk 3,21) és végén (Lk 
23,46). A Lk 5,16 Jézus rendszeres imáját említi. Imádkozik működése fon-
tos pontjainál (Lk 6,12; 9,18; 22,32.39-46), és imádkozni tanítja tanítványait 
(Lk 10,21-24; 11,2-8; 18,1-18; 21,36).

16	 Karris, Evangélium Lukács szerint, 178. Kyu Sam Han, Az imádság teológi-
ája Lukács evangéliumában, Studia Biblica Athanasiana 14 (2013) 131–153 
(144–145).

17	 Vö. Han, Az imádság teológiája Lukács evangéliumában, 152–153.
18	 A dicsőség (δόξα) Istenhez, a mennyei világhoz tartozik (Lk 2,14; 9,26; 19,38; 

21,27), ám az eljövendő Ország alázatos meghívottai szintén részesévé 
lesznek (Lk 14,10).



278 Szatmári Györgyi

Isten üdvözítő tervére, a történelemben tevékeny Isten arcára vetett 
pillantássá teszik. Nem öncélú és nem önkényes tekintet. Isten di-
csőségével kapcsolatba kerülni az imádságban a tanítványokat épp-
úgy, mint Jézust az Isten üdvözítő tervében betöltendő szerepükkel, 
küldetésükkel szembesíti.19

Átalakuló színek

A továbbiakban az évente kétszer felhangzó epizódot a liturgikus 
évek rendjében a hozzá társított olvasmányok tükrében szemléljük. 
Előbb a nagyböjt második vasárnapján hangzó evangélium színeit, 
a liturgia által más bibliai textusokkal összefüggésben nyert mon-
danivalóját keresem a liturgikus évek ciklusát követve, majd a szí-
neváltozás nyári ünnepének szentírási szakaszaira tekintek.

Nagyböjti tekintettel

Nagyböjt második vasárnapján az olvasmányok mindegyike az 
Ábrahám-ciklusból ered. A liturgikus évek rendjében a meghívás-
tól (A év: Ter 12,1-4a) a próbatételen át (B év: Ter 22,1-2.9a.10-13.15-
18) a szövetség megpecsételésééig (C év: Ter 15,5-12.17-18) vezetnek.  
A zsoltárok választását meghatározzák az olvasmányok.20 A meghí-
vás évében (A év) egy himnusz sorai Isten irgalmát hangsúlyozzák 
(Zsolt 33[32],4-5.18-20.22). A próbatétel évében (B év) a hála soraival 
zsoltározunk (Zsolt 116[115],10.15.16-19). A szövetségre emlékeztető 
C évben Isten arcának keresése dominál a könyörgő zsoltársorok-
ban (Zsolt 27[26],1.7-9.13-14). A szentlecke szakaszai a páli corpus 
darabjai.21 Az olvasmány, zsoltár, szentlecke és evangélium közöt-
ti összefüggéseket a liturgikus szövegek témája, szókincse alapján 

19	 Lesław Daniel Chrupcała, Jézus imádságos gyakorlata Lukács katekézi-
sében, Studia Biblica Athanasiana 14 (2013) 155–189 (170–171).

20	 Vö. A miseliturgia teljes megújítása. Az Apostoli Szentszék rendelkezései, 
Szent István Társulat, Budapest, 1972, 31.

21	 A évben 2Tim 1,8b–10; B évben Róm 8,31b–34; C évben Fil 3,17–4,1.



279Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

keresem, és e változó színekben igyekszem hallatni a színeváltozás 
üzenetének felhangjait.

Egy ígéret nyomában: „szenvedésére  
a feltámadás örök fénye virrad” 22 (A év)
Az első nagyböjti vasárnapon Jézus megkísértésének evangé-

liumát olvastuk, az A és B évben Máté, a C évben Lukács alapján. 
Máténál – mint említettem – először ment Jézus egy „magas hegyre”. 
Az ördög harmadik csábítása a világ összes országát és azok dicső-
ségét (πάσας τὰς βασιλείας τοῦ κόσμου καὶ τὴν δόξαν αὐτῶν) ígérte. Nem 
kellene mást tennie, mint leborulva imádni (προσκυνέω) az ördögöt. 
Jézus visszautasító válaszában az Írásokkal érvel. A deuteronomiu-
mi montázs a MTörv 5,19; 6,13 és 32,43LXX szavait idézi: semmiféle 
képmást, senkit és semmi mást ne tiszteljenek, egyedül a történe-
lemben cselekvő, szabadító Istent imádják. A MTörv 32,43Lxx külö-
nösen is figyelemre méltó: „imádjátok őt, Istennek fiai […] és erősítsé-
tek őt, Istennek angyalai”.23 Jézus így az igaz Izrael képviselője, Isten 
igaz fia, aki senki más előtt nem borul le isteni hatalmat kifejező 
tisztelettel, csak Izrael szabadító Istene előtt. A színeváltozás elbe-
szélésében csak Máténál jelenik meg a naphasonlat (Mt 17,2: ὡς ὁ 
ἥλιος). Philón Mózes arcáról mond hasonlót.24 A mozzanat illeszkedik 
Máté Jézus-portréjához, amely őt az elsőnél nagyobb, új Mózesként 
ábrázolja. Az evangéliumi öt beszéd középpontját jelentő 13. fejezet-
ben, a búza és a konkoly példázatának magyarázatában ugyanez a 
hasonlat az igazak sorsát írja le: „az igazak ragyogni fognak, mint a 
nap (ὡς ὁ ἥλιος) Atyjuk országában” (Mt 13,43). 

Az evangélium végén, az utolsó hegyen, ahol a Feltámadott meg-
jelenik tanítványainak, tanítványai leborultak (προσεκύνησαν), az 
egyedül Istennek kijáró hódolatban részesítve őt (Mt 28,17). Jézus 

22	 Részlet az A év nagyböjt második vasárnapjának prefációjából. 
23	 προσκυνησάτωσαν αὐτῷ πάντες υἱοὶ Θεοῦ […] καὶ ἐνισχυσάτωσαν αὐτῷ πάντες 

ἄγγελοι Θεοῦ
24	 A Kiv 34,30 kapcsán Vit. Móz. II,70 írja a hegyről leereszkedő Mózesről: 

„napsugáréhoz hasonló fényesség áradt róla”. Alexandriai Philón, Mózes 
élete, Atlantisz, Budapest, 1994, 100.



280 Szatmári Györgyi

tanítványai ott tanítványokból „tanítvánnyá tevők” (Mt 28,19: 
μαθητεύω), vagyis Mesterük helyett mesterek lesznek.25

Az A évben tehát nagyböjt első vasárnapjától Jézus mennybeme-
neteléig a megkísértett Jézus portréja „átváltozik”. A másnak, mint 
Istennek hódolni nem akaró, megkísértett személyben, aki átmegy 
a halálon, tanítványai felismerik a hódolatra méltó Istent. Eközben 
a tanítványok is átformálódnak: Jézus, akinek hatalom adatott (Mt 
28,18), a másokat tanító mester küldetésével bízza meg őket. 

Az itt említett három szakaszban találunk egy közös kifejezést: 
a rendel, meghagy, parancsot ad (ἐντέλλομαι) igét: a második meg-
kísértés Jézus istenfiúságának próbája. Vesse le magát a Templom 
ormáról, hisz a Zsolt 91(90),11-12 szerint annak, aki Istenben bízik, 
nincs mitől tartani hisz Isten „angyalainak parancsolt” felőle (Mt 
4,6). A színeváltozás hegyéről lefelé Jézus parancsol tanítványainak 
(Mt 17,9): hallgassanak arról, amit láttak, amíg Jézus – az Emberfia 
– fel nem támad a halálból. Az ige egyetlen további, Mózes törvé-
nyére tett hivatkozáson (Mt 19,7) kívül már csak egyszer szerepel: a 
Feltámadott missziós parancsa Mt 28,20-ban. Az Isten gondoskodá-
sának parancsa Jézus szavában jut el tanítványaihoz, majd általuk 
az egész világhoz.

A mátéi szakaszt kísérő szentírási részek mit adnak a színevál-
tozás elbeszéléséhez? Ábrám meghívásának történetéből a rövid 
epizód (Ter 12,1-4a) Istent és Ábrámot mutatja, mindkét szereplőt 
jellegzetes kommunikációs eszköztárral. Isten szavával van jelen: 
felszólít, áld és ígér. Ábrám nem hallatja hangját, mégis válaszol: el-
indul, „ahogy az Úr (κύριος) parancsolta” (Ter 12,4a). Isten felszólítása 
és áldása a Teremtés könyve első lapjaitól jelen vannak: felszólítása 
létbe hív és a teremtés rendjében feladattal bíz meg, áldása a termé-
kenységben, az élet továbbadásában nyilvánul meg (pl. Ter 1,22.28), 
Isten világra vonatkozó tervét szolgálja (vö. Ter 2,3; 5,2; 9,1) a bűn 
ellenére is. Ábrám meghívása ennek a tervnek a szolgálatában áll 
(Ter 12,3b): Ábrámon, Izraelen keresztül a föld minden családját, tör-
zsét (  / LXX: φυλή) el akarja érni. Mint T. E. Fretheim rámutat, 
az ígéret a pátriárkák koráig is megtapasztalt áldások sorát folytatja, 

25	 Jézus mennybemenetele ünnepén, húsvét hetedik vasárnapján olvassuk 
Máté evangéliumának záró szakaszát.



281Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

ám egy új dimenzióval gazdagítja, mivel a „teremtésen belül az áldás 
erőteljes, életet lehetővé tevő és létfenntartó, de végső soron a lehető 
legteljesebb élethez nem elegendő”.26 Az ígéret tehát új, a jövő lehető-
ségét is magában hordozó létformával ajándékoz meg, a megváltás 
tágabb horizontjába illeszti Isten, az Úr felszólításait és áldásait. 

Ábrám válasza, az engedelmesség mibenléte akkor mutatkozik 
meg, ha felidézzük, hogy az elbeszélésnek ezen a pontján a „hová” 
nem földrajzi valóságot, hanem Isten iránymutatását jelenti: „arra a 
földre, amelyet majd mutatok neked” (Ter 12,1). Ábrám meghívásel-
beszélése, mely Isten népe történetének nyitánya, a hűség története: 
Isten és az Isten szavára bizalommal hagyatkozó ember hűségéé.  
A jövő ebben a kettős hűségben bírja alapját. Isten hűsége életet 
hordozó szavában, ígéretében áll: elkötelezi magát az ember mellett. 
Nemcsak a lét fenntartásával, hanem az élet teljességével akarja 
megajándékozni, családjává akarja tenni a föld minden törzsét. Az 
emberi hűség, az ábrahámi hit úton lét a részleteiben nem ismert 
jövő felé. Ráhagyatkozás egy törékeny szóra, ígéretre. Ábrám az Úr 
szavára alapozza nemcsak saját további életét, hanem mindazokét, 
akik általa élni fognak. Így válik útja a keresztény élet metaforájává 
(vö. pl. Gal 3; Zsid 11,8-16).27 

Ennek a kétoldalú hűségnek, Isten igazságának és az igazak – 
halált felülmúló – reményének éneke a liturgiában a válaszos zsol-
tár (Zsolt 33[32],4-5.18-20.22). Isten meghívását idézi a szentlecke, 
amely nem megelőző emberi tettekre alapoz, hanem Isten tervé-
hez (πρόθεσις) tartozik, ajándékozó jóindulatból, kegyelemből (χάρις) 
fakad. A meghívás címzettje a származásánál fogva pogány- és 
zsidókeresztény egységet, Isten új népét személyében hordozó és 
lelkipásztorként azt képviselő Timóteus (vö. ApCsel 16,1-3). A 2Tim 
1,8b-10 jelzi, hogy Isten terve és kegyelme végérvényesen feltárult 
az evangéliumban: Jézus Krisztus legyőzte a halált és „felragyogtat-
ta az életet és a romolhatatlanságot” (2Tim 1,10). 

26	 Trence E. Fretheim, The Book of Genesis, in Leander E. Keck et al. (szerk.), 
The New Interpreter’s Bible I., Abingdon Press, Nashville, TN, 1994, 319–674 
(425).

27	 Fretheim, The Book of Genesis, 425–426.



282 Szatmári Györgyi

Térjünk vissza a mátéi színeváltozás elbeszéléshez. Az A év 
nagyböjtjének második vasárnapján olvasott evangéliumban mi 
lett Isten Ábrámnak adott szavával, ígéretével? Isten szavának par 
excellence képviselője az Ószövetségben Mózes. Ő minden későbbi 
próféta paradigmája (MTörv 18,15). Illés visszatérése az eszkatologi-
kus váradalmak része, az Úr napjának előjele, amint azt a Próféták 
gyűjteményének zárlata (Mal 3,23–24) is tudatja. Isten szavának e 
két letéteményese a mátéi színeváltozásban Jézussal párbeszédben 
jelennek meg a három tanítvány előtt, majd „eltűnnek az isteni je-
lenlét felhőjében, Jézust magára hagyva”.28 Ők, akik elragadtattak 
a földről, már a mennyekhez tartoznak.29 Máté az elbeszélésből el-
hagyja a tanítványok márki értetlenségének mozzanatát, sőt a szí-
neváltozást követő párbeszédben megértik Keresztelő János üdv-
történeti szerepét (Mt 17,13). A mózesi szabadítás kudarcát ismerő, 
új szabadítást váró Máté evangéliumában Illés és Mózes eszkatolo-
gikus szerepét Keresztelő János és Jézus tölti be.30

Az evangéliumban az utolsó, mindennek értelmet adó szó a feltá-
madásé: „Senkinek ne mondjátok el ezt a látomást, amíg az Emberfia 
a halottak közül fel nem támad (ἐγερθῇ)” (Mt 17,9). A passzív igealak 
Isten döntő cselekvésére utal: az élet teljességének ígérete az Em-
berfia feltámadásával megvalósul (vö. Mt 26,63-64). A mátéi elbeszé-
léshez azonban közvetlenül kapcsolódnak31 Jézusnak az Emberfia 
szenvedéséről szóló szavai, melyet a tanítványok kérdése ébreszt: 
Isten Fia dicsősége mellett a hatalommal bíró Emberfia szenvedé-
se áll (Mt 17,1-9.10-13), ahogyan előzőleg Péter vallomásánál is (Mt 

28	 M. Eugene Boring, The Gospel of Matthew, in Leander E. Keck et al. (szerk.), 
The New Interpreter’s Bible VIII., Abingdon Press, Nashville, 1995, 87–505 
(367). Illés mint a Messiás előfutára elgondolás ismertségének kritikai 
közelítését adja Morris M. Faierstein, Miért mondják az írástudók, hogy 
előbb Illésnek el kell jönnie?, Studia Biblica Athanasiana 14 (2013) 69–81.

29	 Armand Puig Tàrrech, The Glory on the Mountain. The Episode of 
the Transfiguration of Jesus, NTS 58 (2012) 151–172 (164), doi: 10.1017/
S0028688511000373.

30	 Baxter, A mózesi képanyag Máté evangéliumában, 58. Boring, The Gospel 
of Matthew, 367.

31	 A tanítványok kérdésében a látottakhoz kapcsolódó kérdést az οὖν (tehát) 
szócska vezeti be (Mt 17,10).



283Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

16,13-20.21-23). Az isteni szózat az izajási szenvedő, igaz szolga be-
mutatásával egészíti ki Jézus istenfiúságának kijelentését (Mt 17,5b). 
Jézus kiléte és a szenvedésén át megvalósuló üdvösség az „Isten 
dolgai” közé tartozik, amelyet Péter figyelmen kívül hagyott (vö. Mt 
16,23). Ezért adja tudtul isteni szózat egyrészt azt, hogy kicsoda Jé-
zus, másrészt azt, hogy a tanítványoknak mit kell tenniük. 32 Ahhoz 
a kinyilatkoztatáshoz tartoznak, amelynek megértése a tanítványok 
számára is Jézus húsvétjáig várat magára, de amelyet azután Pál, 
Timóteus, majd pedig minden nap a világ végéig evangéliumként 
hirdet Isten népe.

Egy kapcsolat próbája: „megadom  
az Úrnak, amit fogadtam”33 (B év)
A B évben a második nagyböjti vasárnapon a Mk 9,2-10 előtt az 

aqédá részleteit halljuk (Ter 22,1-2.9a.10-13.15-18). M. S. Rindge egy 
tanulmányában Márk istenképét Mk 15,34-ből kiindulva elemzi.  
A Második Szentély zsidó irodalmának és a kora keresztény hagyo-
mány példáinak idézésével támasztja alá, hogy Márk evangéliumá-
ban szándékolt lehet Jézus és Izsák párhuzama, amit a „szeretett 
fiú” megnevezés is alátámaszt (Ter 22,2.12.16; Mk 1,11; 9,7; 15,39).34 
Jézus az Izsákhoz hasonló „szeretett Fiú”, aki áldozattá lesz. A két 
fiú útjában azonban szembeszökő különbség, hogy az isteni szózat 
Izsák halálát megakadályozza.35 

Az aqédá kultuszi hátterét az elsőszülöttek kiváltása jelenti 
(Kiv 13,15, Lev 27,26), melyben az Istentől kapott élet ajándékként 
való felismerése rejlik. Az elsőszülött – a megnyíló méh – a jövendő 

32	 Vö. Tàrrech, The Glory on the Mountain, 165–166; 169–170. 
33	 Részlet a válaszos zsoltárból: Zsolt 116(115),18.
34	 Vö. még Mk 14,61–62a. A színeváltozás elbeszélése és Izsák megkötözésé-

nek epizódja szókincsében és részleteiben további egyezéseket is találunk: 
magas (ὑψηλός) föld, ill. hegy (ὄρος: Ter 22,2; Mk 9,2); a főszereplő három 
személyt visz magával (παραλαμβάνω: Ter 22,3; Mk 9,2); a fölvisz, felajánl 
(ἀναφέρω) ige (Ter 22,2; Mk 9,2), a passzív ὤφθη, megjelenik (Ter 22,14; Mk 
9,4); a meghallgat, hallgat (ὑπακούω, ἀκούω: Ter 22,18; Mk 9,7); mindkét fiú 
útja a halál felé tart (Ter 22,10; Mk 9,10). Rindge, Reconfiguring the Akedah, 
766–767.

35	 Rindge, Reconfiguring the Akedah, 764–766.



284 Szatmári Györgyi

nemzedékek, az élet folytatásának ígérete, Isten hálára ösztönző 
ajándéka, amely végső soron tehát Istenhez tartozik (Szám 3,13; 
8,17). Az üdvtörténet tágabb horizontján Isten elsőszülöttje Izrael 
(Kiv 4,22; vö. még Jer 31,9.20). A Ter 22 tehát Izrael történetét jeleníti 
meg, amelyben Isten ígérete kibontakozik.36 Az A év olvasmányában 
találkoztunk az ígérettel. A B év – és Izrael megannyi próbatételt, 
halál felé tartó útszakaszt, fogságot, pusztulást megélt történelme 
– rávilágít, hogy Isten ígérete nem magától értetődően, szinte au-
tomatikusan halad beteljesedése felé a nemzedékeken át. „Isten az 
ígéretet azok kezébe helyezi, akik hűségesek.”37 A hűség pedig, amit 
az aqédá Kr. e. 2. századi interpretációja, a Jubileumok könyve Ábra-
hám Isten iránti szereteteként különösen is hangsúlyoz, Ábrahám 
részéről nem puszta engedelmesség egy parancsnak.38 A hűség biza-
lom (vö. Ter 22,8). Isten bizalommal helyezte reményét választottja, 
elsőszülöttje kezébe. Ígéretben – akár Isten ígéretében – részesülni 
nem azt jelenti, hogy soha nem adódhatnak olyan események, hely-
zetek, amikor bizonytalannak tűnik, elhomályosul az ígéret, kérdé-
sessé válik, hogy egyáltalán megvalósul-e, megvalósulhat-e még.39 
Az elsőszülött Izrael Isten iránti bizalmának próbája volt a pusztai 
vándorlás, majd a babiloni fogság, később a hellenizmus térhódítá-
sa… Kérdéseket ébresztő helyzetek. Ahogy kérdésekkel nézett szem-
be Jézus, az egyszülött Fiú a megkísértése során. Nem parancsnak 
engedelmeskedett, hanem szeretett Fiúként Isten hűségében bízott. 
Márk evangéliuma a megkísértést is a Lélek művének nevezi (Mk 
1,12), mert hozzátartozik a bizalomteli kapcsolat elmélyítéséhez. Az 
imádság, Istenhez forduló panasz készséget érlel az Isten akaratával 
együttműködésre. A getszemáni majorban Jézus halálos szomorú-
ságból születő panasza és könyörgése annak készséges elfogadásáig 
vezet, hogy bűnösök kezére adják (Mk 14,34-35.38–39.41). A színevál-
tozás után az Illés eljövetelére vonatkozó kérdés válaszában Márk 
Máténál erősebb hangsúlyt helyez arra a szenvedésre és megalázta-
tásra, amelyet az Emberfiának át kell élnie (Mk 9,12). Jézus Márknál 

36	 Fretheim, The Book of Genesis, 498.
37	 Uo. 500.
38	 Xeravits, Ábrahám próbatétele, 27–31.
39	 Fretheim, The Book of Genesis, 500–501.



285Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

megőrzött imái és panaszai, valamint a passió márki elbeszélése 
alapján talán Márk Jézus-portréja modell a zsidó háború közepette 
belső feszültségeket is átélő közösség (vö. Mk 4,14; 8,34-35; 10,29-31) 
számára. Az első tanítványok vakságával – és a Dávid Fia krisz-
tológiával – szemben a többségében pogányokból álló, félelmektől 
átjárt közösségben a szenvedő Emberfia krisztológiájára alapoz. 
Márk megszólítottjait Jézus keresztje és megpróbált, imában érlelt 
bizalma teszi Isten népének, az egyháznak mértékadó csoportjává.40 

Ilyen ima részesévé tesz a válaszos zsoltár. A hálaadó részlet 
liturgiában megjelenő első sora (Zsolt 116[115],10) mögül csalódásra, 
keserűségre okot adó megalázottság hallatszik. Bár a liturgia nem 
idézi, de a rákövetkező vers egy megrendült társadalmat, megosztott 
közösséget sejtet: az emberi kapcsolatokba vetett bizalom megtört 
(Zsolt 116[115],11). Majd Isten „szentjeinek halála” (Zsolt 116[115],15) 
húzza alá a helyzet súlyosságát. A közeli halál lehetőségét szemlélve 
a nagyböjt második vasárnapján imádkozott zsoltár utolsó versei-
ben a zsoltáros szinte izsáki helyzetben vall szabadulásáról. A „telje-
sítem az Úrnak tett fogadalmaimat” refrénszerűen ismétlődik (14. és 
18. versek). A zsoltár kultuszi helyzetét tükröző sor válasz a szentmi-
sében ki nem mondott kérdésre: „Mivel viszonozzam az Úrnak mind-
azt, amit velem cselekedett?” (Zsolt 116[115],12). A zsoltáros kultikus 
hálája az aqédá története után hangozhat Izsák hálaadó imájaként 
éppúgy, mint az ábrahámi bizalom megerősített vallomásaként: mi 
más lehetne Isten felismert cselekvésére az ember válasza, mint az 
imádságban érlelt hála és bizalom? 

A szentlecke (Róm 8,31-34) a hívők reményének vallomása a jelen 
szenvedései közepette. Az erőtlenek türelmes várakozását a nem 
láthatóra egyetlen döntő, a kapcsolatra irányuló kérdés táplálja:  

40	 Joel Marcus, A zsidó háború és Márk evangéliumának Sitz im Lebenje, 
Studia Biblica Athanasiana 14 (2013) 15–38 (35–38). Joseph B. Tyson, A ta-
nítványok vaksága Márk evangéliumában, Studia Biblica Athanasiana 14 
(2013) 59–67 (65–66). Rindge, Reconfiguring the Akedah, 772–774. Csernai 
Balázs, A szeretett Fiú. Aqédá Márk evangéliumában, in Xeravits Géza 
(szerk.), Izsák megkötözése. Történet és hatástörténet, Sapientia Főiskola – 
L’Harmattan, Budapest, 2010, 49–60 (57).



286 Szatmári Györgyi

ki szakíthat el minket Isten szeretetétől, mely számunkra Krisztus-
ban legteljesebb kifejezését nyerte? (vö. Róm 8,31-39).

 Isten arcának keresése (C év)
 A lukácsi C évben a Lk 9,28-36 előtt az Ábrámmal kötött szö-

vetség részleteit (Ter 15,5-12.17-18) olvassuk. Az ábrahámi szövet-
ség elbeszélésében Ábrám hitét a narrátor így értékeli: „igazságul 
számíttatott be neki” (Ter 15,6).41 A héber szöveg megfelel annak, 
ahogyan a pap a bemutatott áldozat megfelelőségét, érvényességét 
nyugtázza (vö. Lev 7,18). Milyen áldozatot mutatott be Ábrám? Az 
ószövetségi epizód nem említ mást, mint a bizalmat ( ) Isten ígé-
rete iránt, amely jövőről szól egy jövőt nélkülözni látszó helyzetben. 
A történet további kibontakozása a föld, az ország ( )42 ígéretére 
fókuszál (Ter 15,7b.18b). Az ígéret keretében Ábrám kérdése mozdítja 
tovább a történéseket: „miből tudom meg?” (Ter 15,8).43 A válasz az 
előkészített szövetségi rítus (vö. Jer 34,18-20) alapján egyszerűen az 
is lehetne, hogy Isten titokzatos mivoltát megőrizve feltétel nélkül, 
esküvel kötelezi el magát (vö. Ter 22,16; 24,7; 26,3…) Ábrám – és népe, 
Izrael – mellett. Isten szava és tette által nyilatkozik meg: ígér, és 
nem emberi érdemekre alapozva felkínálja azt a kapcsolatot, amely 
oltalmat jelent. A fejezet liturgiában nem idézett első versében (Ter 
15,1), a látomás kezdetén Isten mint oltalmazó „pajzs” ( ) mutat-
kozik be, aki megvéd. Sűrű felhő és tüzes fáklya jelzi jelenlétét (Ter 
15,17), hasonlóan ahhoz, amikor majd oltalmazón kíséri népét a pusz-
tában (Iz 4,5; vö. Kiv 13,22), és szövetséget köt a Sínain (Kiv 19,16-20). 
Ennek a kapcsolatnak a megpecsételéséhez elválaszthatatlanul hoz-
zátartozik a készület, amelyet Ábrám tesz. Isten a válaszba – ígérete 

41	 Így adja vissza a TM:  és a Lxx is: ἐλογίσθη αὐτῷ εἰς δικαιοσύνην. 
A liturgikus szövegek értelmezése passzív ige (passivum divinum) alapján: 
„Isten pedig beszámította ezt az ő megigazulására”.

42	 A LXX az általános értelmű γῆς főnevet használja.
43	 Az üdvösség történetének felidézését Lukács evangéliuma az Ábrahám 

és Sára alakjához oly hasonló párral, Zakariással és Erzsébettel kezdi. Az 
első ígéret fogadtatása az ábrámi vonásokkal rendelkező Zakariás részéről 
ugyanez a kérdés lesz (Lk 1,18: κατὰ τί γνώσομαι). A válasz egy szövetségi 
rítus előkészítése, ott egy titkot rejtő elnémulás lesz Istentől a jel.



287Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

megvalósításába – bevonja az embert,44 az áldozati adományt Áb-
rám hozza, de az eskü következményeket vállaló gesztusát itt csak 
Isten viszi véghez (Ter 15,17).

Miféle Isten az ilyen? Világosság és menedékhely, oltalom ( ),  
akit keres a tekintet a Zsolt 27(26) liturgiában idézett verseiben. Isten 
arca, ember felé fordított tekintete elfogadást (vö. Ter 15,6), figyel-
met, gondoskodást jelent. Ebben az emberre irányuló tekintetben az 
emberi érték, méltóság, ugyanakkor oltalomra szorultság tükröző-
dik, valamint a felelősség, hisz a számadás is Isten színe, arca előtt 
zajlik (pl. Kiv 16,33).45 

A színeváltozás lukácsi elbeszélése előtt az Isten arcát kereső 
hívek zsoltározása után a Fil 3,17–4,1 vezeti figyelmünket. Pál apostol 
a keresztre úgy utal, mint az egyetlen lehetséges optikára, amelyen 
keresztül nem a földi dolgokat, hanem mennyei hazánkat láthatjuk 
meg. E tekintet fényében Isten jelenlétének felhője szertefoszlik. 
Nincs szükség többé arra, hogy a jelenlét sátrát emeljék Isten dicső-
ségének, mert miután Jézus, az Úr, keresztje által kivonult, bement a 
dicsőségbe (Lk 24,26), színeváltozása az istentisztelet új módjához is 
elvezeti a benne hívőket.46 Nem lehetünk a kereszt ellenségei, hanem 
a mi átváltozásunk (μετασχηματίζω) reményében várjuk eljövetelét, 
hogy dicsőséges testéhez hasonlóvá legyünk (Fil 3,21).

Nagyböjt második vasárnapjai három év alatt Isten arcának 
három vonását villantják fel. Az A évben Máté evangéliumával és 
az Ábrámnak adott ígérettel az élet adójára és az élet teljességére 
szegezhetjük tekintetünket. Meghívottak vagyunk, hogy egy szót 
követve a velünk levő Isten országának, szolgáló uralmának ta-
núi legyünk a világ végéig. A B évben Márk evangéliuma és Izsák 

44	 Vö. Fretheim, The Book of Genesis, 448–449.
45	 Antonio Marangon, Dio, in Pietro Rossano, Gianfranco Ravasi, Antonio 

Girlanda (szerk.), Nuovo Dizionario di Teologia Biblica, San Paolo, Cinisello 
Balsamo, 1988, 397–415. Robert C. Dentan, Face, in George Arthur Buttrick 
et al. (szerk.), The Interpreter’s Dictionary of the Bible II., Abingdon, Nash-
ville, 1996, 221.

46	 Scott Connell, Implication for Worship from the Mount of Transfiguration, 
Artistic Theologian 4 (2016) 32–52 (42–45). R. Alan Culpepper, The Gospel 
of Luke, in Leander E. Keck et al. (szerk.), The New Interpreter’s Bible IX., 
Abingdon Press, Nashville, TN, 1995, 1–490 (206–207).



288 Szatmári Györgyi

megkötözése az elé a kérdés elé állít, hogy az ígéret javait merjük-e 
Isten kezébe helyezni. Ott, ahol minden veszni látszik, a veszteség 
lehetőségére igent mondva hisszük-e, hogy Isten életet ad? Merjük-e 
lépteinket az önátadás útjára helyezni? A C évben Lukács evangéliu-
ma és az áldozat jelét a szövetségért magára vállaló Isten története 
kérdez rá, hogy hiszünk-e egy olyan dicsőségben, amely csak a ke-
reszten át érhető el. Hiszünk-e egy olyan Istenben, aki dicsőítése he-
lyévé az esendő embert teszi? Hiszünk-e a törékeny, halandó ember 
eljövendő dicsőségében, krisztusivá alakulásában és abban, hogy 
a történelem minden emberi döntésen keresztül Isten üdvösséget 
munkáló tevékenységének a tere?

 Színeváltozás ünnepén

Három év nagyböjti készületei után a színeváltozás ünnepének 
bibliai szakaszaira tekintünk. Bár augusztus 6-án az evangélium 
szakaszai változnak a liturgikus évnek megfelelően, az olvasmány, 
válaszos zsoltár és szentlecke mindhárom évben ugyanaz. Az olvas-
mány Dán 7,9-10.13-14, a responzórium Zsolt 97(96) versei, a szentlec-
ke pedig 2Pét 1,16-19. Így ebben a fejezetben ennek a három szakasz-
nak az összefüggéseire szeretnék rávilágítani, s arra, hogy ezáltal 
mit is ünneplünk minden évben augusztus 6-án.

A Kr. e. 2. században Júdea szeleukida fennhatóság alá került 
(Kr. e. 198–164). A IV. Antiokhosz Epiphanész (Kr. e. 175–164) erősza-
kos hellenizáló törekvéssel kísért uralmára reflektáló Dániel könyve 
az apokaliptika irodalmának jellemző jegyeit hordozza. A Templom 
meggyalázásáig fajuló erőszakkal szemben az erőszakmentes ellen-
állás egyfajta történelmi determinizmust képviselő hangja. A könyv 
második része (Dán 7–12) négy nagy látomást tartalmaz, az apokalip-
tikára jellemző módon a múlt történéseit a jövőre vetítve. A Dán 7 a 
jelen szorongattatásai között reményt tápláló ítélet előkészületeibe 
enged bepillantást: a négy vadállat képével kezdődik, melyek az ad-
digi elnyomókat – babiloniak, médek, perzsák és görögök – szimbo-
lizálják. A negyedik vadállat tizedik szarva, amely majd letörik, az 



289Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

említett IV. Antiokhosz Epiphanészre utal.47 A liturgia olvasmánya 
azonban elhagyja a négy állat látomását (2b-8. versek) és a sorsukra 
vonatkozó 11-12. verseket. A trón, az Ősöreg (9-10. versek) és az Em-
berfia (13-14. versek) látomására szorítkozik. Az Ősöreg és a bíróság 
felnyitotta a „könyveket” (Dán 7,10). A könyv szimbóluma a bibliai 
hagyományban utalhat Isten akaratára vagy üdvtervére. Olykor az 
ítélet összefüggésében jelenik meg: az igazak neve fel van írva ben-
ne (vö. Zsolt 69,29), azokat pedig, akik hűtlenek, tetteik következmé-
nyeként Isten kitörli belőle (Kiv 32,33).48 Az Ősöreg egyetlen bibliai 
párhuzamát Monari Iz 9,5-ben, az eljövendő Király „örökkévalóság 
atyja” megnevezésében látja, illetve az ugariti ’Él istenség „király, 
évek atyja” jellemzésében. Így a végső ítélet az „években, tudásban 
és bölcsességben gazdag” Isten kezében van.49 Az ítélet a mennyei 
hatalom, egy örökké tartó uralom ajándékozása az Emberfiának, 
aki itt korporatív személyiség, a „Magasságbeli szentjeinek”, vagyis 
Izraelnek a mennyei képviselője (vö. Dán 7,14.27). Emberi alakja az 
apokaliptika szimbólumrendszerében ellenpontja a pusztító emberi 
hatalmak állatias megjelenésének. Dániel könyve nem ringat illú-
ziókba: a történelem, sem Izraelé, sem az egyházé nem nélkülözi 
a szenvedést, üldözést, akár a belső megosztottság fájdalmait. Ám 
a történelem, amely ideig-óráig az emberi hatalmak logikáját lát-
szik követni, végső soron Isten, a Király fennhatósága alatt áll, aki 
a „legfölségesebb az egész világon, […] messze fölségesebb minden 
istennél”, amint azt a responzórium diadalmasan kiáltja (vö. Zsolt 
97[96],9).50

47	 Luis F. Hartmann, Alexander A. Di Lella, Dániel jövendölése, in Raymond 
E. Brown, Joseph A. Fitzmyer, Roland E. Murphy (szerk.), Jeromos Bib-
liakommentár I.: Az Ószövetség könyveinek magyarázata, Szent Jeromos 
Katolikus Bibliatársulat, Budapest, 2002, 625–645 (638).

48	 Anathea Portier-Young, Daniel, in Joel B. Green (szerk.), Dictionary of 
Scripture and Ethics, Baker Academic, Grand Rapids, 2011, 202–204. Bon-
nie Howe, Accountability, in Joel B. Green (szerk.), Dictionary of Scripture 
and Ethics, Baker Academic, Grand Rapids, MI, 2011, 37–39 (38). 

49	 Luciano Monari, La visione del Figlio dell’uomo (Dn 7), in Benito Marcon- 
cini et al. (szerk.), Profeti e apocalittici, Elle Di Ci, Leumann, Torino, 1994, 
337–354 (343).

50	 Monari, La visione del Figlio dell’uomo, 354.



290 Szatmári Györgyi

Péter második levele az Úr napja és az ítélet eljövetelének vá-
rakozásában született keresztény irat (vö. 2Pét 1,11; 3,8-13), amely 
az Isten szava által teremtett, tehát kezdettel bíró világ döntő 
átalakulását hirdeti: ami mulandó, az Isten tüzében elenyészik. Mi 
azonban az új eget és földet várjuk, ahol az „igazságosság/megigazu-
lás” (δικαιοσύνη) lakik (2Pét 3,13). Színeváltozás ünnepén a szentlecke 
a három apostol életének kitüntetett pillanatát az átélt múlt bizo-
nyosságot jelentő alapjaként idézi: „szemtanúi voltunk […] hallottuk” 
(2Pét 1,16.18). Krisztus, a „szeretett Fiú” a hegyen méltósága teljében, 
királyként mutatkozott meg (vö. Szám 24,17; Zsolt 2,6-9). A Péter-le-
vél szerzője és hallgatósága számára a színeváltozás evangéliumi 
elbeszélése Jézus eszkatologikus trónra emeltetésére, a teremtett 
világ fölötti uralmára vetett apokaliptikus pillantásként jelenik meg.  
A három tanítvány „látta” az Emberfia eljövetelét, ezért prófétai 
bizonyossággal hirdeti azoknak, akik a sötétségtől uralt világban 
világító lámpás kell hogy legyenek, amíg az igazságosság napja a 
maga teljességében felragyog:

A színeváltozás az apostoloknak, bennük pedig az egész egy-
háznak és az egész emberiségnek szóló kinyilatkoztatás a 
végső igazságról és minden dolog valóságáról. Minden – az 
egész világ és az egész emberi lét – igazságának ismerete 
csak a mi Urunk, Jézus Krisztus isteni méltóságának és hata-
lomteli eljövetelének ismeretében lehetséges, mert ő az, akit 
a világegyetem teremtője a világ királyaként és bírájaként 
emelt trónra.51

Zárszó

A színeváltozás elbeszélésben Isten kimondja szeretetét, s Fiára mu-
tatva meghív: „Őt hallgassátok!”. Nagyböjt első vasárnapján a testet 
öltött és a jánosi keresztségben a bűnös emberrel közösséget vál-
lalt Isten Fia megkísértésének evangéliumát olvassuk. Egy héttel 

51	 Douglas Harink, 1 & 2 Peter, Brazos Press, Grand Rapids, MI, 2009, 156–157.



291Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

később a három tanítvánnyal isteni dicsőségébe pillanthatunk be.  
A liturgia, miközben az evangélium által Isten legradikálisabb sze-
retet-Szavához, Jézushoz, a szeretett Fiúhoz utasít minket, olvas-
mányaival felidézi Isten népéhez szóló szavát a történelemben.  
A liturgia hároméves ciklusa történelmi tapasztalatot, egy kapcsolat 
mélyülő szakaszait tárja elénk. Az ábrahámi kiválasztás történeté-
től a kapcsolat Izsák megkötözésében elbeszélt próbáján, majd az 
önmagát feláldozni kész Isten odaadó elköteleződésének szakaszán 
át nagyböjt második vasárnapjain Isten ígérete nyomán követjük 
a pátriárkáknak és Isten formálódó népének a lépteit. A liturgikus 
szövegek, és általuk a színeváltozás szinoptikus elbeszélései húsvét 
felé fordítják tekintetünket, és húsvét szavát késztetnek hallgatni. 
A megtestesült Szeretet a kereszten végletesen és végérvényesen 
kimondott Szavát. 

A színeváltozás nyári – napfényben fürdő – ünnepe tovább tágít-
ja a horizontot: a teremtés, a történelem teljes tágasságában hallatja 
Isten Jézusban kimondott üzenetét. A Jézusban látott teremtetlen 
világosság minden világosság forrása: azé, amely a teremtés kez-
detén felfénylett a sötétségben (vö. Ter 1,1-3), az idő rendjét megad-
va a világnak. A teremtett világ végén, azon a napon, amit csak az 
Úr ismer, a dicsőség ragyogása, mely felülmúlja a Napét, az egész 
teremtett világot bevonja (vö. Jel 21,22-24; Zak 14,6-7). A színevál-
tozás evangéliumi meghívás. A dánieli apokaliptika szimbólumok-
ba rejtett, ám reális világképe sötét tónusokkal festi meg az emberi 
hatalmak és emberi vágyak kormányozta világot. Dániel könyve és 
Péter második levele a történelem egymást követő korszakai végére 
tekint. Isten ítélete a szeretett Fiú uralmában és visszatérésében az 
igazságosság feltárulása lesz. Istennek a színeváltozásban Krisztus 
arcán tündöklő dicsősége mindent fényébe akar vonni. Isten egész 
világot érintő terve távolról sem késztethet passzív várakozásra: 
meghívás, hogy szívünkben elváltozva világító mécses legyünk, 
amíg a Nap felragyog (vö. Mt 17,2). 



292 Szatmári Györgyi

Bibliográfia/Bibliography

A miseliturgia teljes megújítása. Az Apostoli Szentszék rendelkezései, 
Szent István Társulat, Budapest, 1972.

Baxter, Wayne S., A mózesi képanyag Máté evangéliumában, Studia 
Biblica Athanasiana 13 (2012) 53–67.

Boring, M. Eugene, The Gospel of Matthew, in Leander E. Keck et al. 
(szerk.), The New Interpreter’s Bible VIII., Abingdon Press, Nash-
ville, TN, 1995, 87–505.

Chrupcała, Lesław Daniel, Jézus imádságos gyakorlata Lukács ka-
tekézisében, Studia Biblica Athanasiana 14 (2013) 155–189.

Connell, Scott, Implication for Worship from the Mount of Transfi-
guration, Artistic Theologian 4 (2016) 32–52.

Culpepper, R. Alan, The Gospel of Luke, in Leander E. Keck et al. 
(szerk.), The New Interpreter’s Bible IX., Abingdon Press, Nashville, 
TN, 1995, 1–490.

Csernai Balázs, A szeretett Fiú. Aqédá Márk evangéliumában, in Xe-
ravits Géza (szerk.), Izsák megkötözése. Történet és hatástörténet, 
Sapientia Főiskola – L’Harmattan, Budapest, 2010, 49–60.

Dentan, Robert C., Face, in George Arthur Buttrick et al. (szerk.), 
The Interpreter’s Dictionary of the Bible II., Abingdon, Nashville, 
TN, 1996, 221.

Faierstein, Morris M., Miért mondják az írástudók, hogy előbb Il-
lésnek el kell jönnie?, Studia Biblica Athanasiana 14 (2013) 69–81.

Fretheim, Trence E., The Book of Genesis, in Leander E. Keck et al. 
(szerk.), The New Interpreter’s Bible I., Abingdon Press, Nashville, 
TN, 1994, 319–674.

Han, Kyu Sam, Az imádság teológiája Lukács evangéliumában, Stu-
dia Biblica Athanasiana 14 (2013) 131–153.

Harink, Douglas, 1 & 2 Peter, Brazos Press, Grand Rapids, MI, 2009.
Hartmann, Luis F., Di Lella, Alexander A., Dániel jövendölése, in 

Brown, Raymond E. Fitzmyer, Joseph A., Murphy, Roland E. 
(szerk.), Jeromos Bibliakommentár I.: Az Ószövetség könyveinek 
magyarázata, Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat, Budapest, 
2002, 625–645.



293Télen-nyáron, égen-földön… A színeváltozás üzenetei a liturgikus évben   

Howe, Bonnie, Accountability, in Green, Joel B. (szerk.), Dictionary 
of Scripture and Ethics, Baker Academic, Grand Rapids, MI, 2011, 
37–39.

Karris, Robert J., Evangélium Lukács szerint, in Raymond E. Brown, 
Joseph A. Fitzmyer, Roland E. Murphy (szerk.), Jeromos Bibli-
akommentár II.: Az Újszövetség könyveinek magyarázata, Szent 
Jeromos Katolikus Bibliatársulat, Budapest, 2003, 161–228.

Kittel, Gerhard et al. (szerk.), Theologishes Wörterbuch zum Neuen 
Testament II., Kohlhammer, Stuttgart, 1957.

Marangon, Antonio, Dio, in Pietro Rossano, Gianfranco Ravasi, An-
tonio Girlanda (szerk.), Nuovo Dizionario di Teologia Biblica, San 
Paolo, Cinisello Balsamo, 1988.

Marcus, Joel, A zsidó háború és Márk evangéliumának Sitz im Le-
benje, Studia Biblica Athanasiana 14 (2013) 15–38.

Monari, Luciano, La visione del Figlio dell’uomo (Dn 7), in Benito 
Marconcini et al. (szerk.), Profeti e apocalittici, Elle Di Ci, Torino, 
1994, 337–354.

Portier-Young, Anathea, Daniel, in Joel B. Green (szerk.), Dictionary 
of Scripture and Ethics, Baker Academic, Grand Rapids, MI, 2011, 
202–204. 

Rahlfs, Alfred (szerk.), Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece 
iuxta lxx interpretes, Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, 1979. 

Rindge, Matthew S., Reconfiguring the Akedah and Recasting God. 
Lament and Divine Abandonment in Mark, JBL 130.1 (2011) 755–774.

Szatmári Györgyi, Örökségünk a béke. Közelítések Jézus békéjének 
evangéliumi fogalmához, Vigilia 87.10 (2022) 794–801.

Tàrrech, Armand Puig, The Glory on the Mountain. The Episode of 
the Transfiguration of Jesus, NTS 58 (2012) 151–172.

Tyson, Joseph B., A tanítványok vaksága Márk evangéliumában, 
Studia Biblica Athanasiana 14 (2013) 59–67.

Varga Zsigmond J., Újszövetségi görög–magyar szótár, Kálvin, Buda-
pest, 1996.

Xeravits Géza, Ábrahám próbatétele (Genesis 22) a korai zsidóság 
irodalmában – néhány példa, in Xeravits Géza (szerk.), Izsák 
megkötözése. Történet és hatástörténet, Sapientia Főiskola – 
L’Harmattan, Budapest, 2010, 25–48.





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.18

Mi történik a kultikus térben?
Megfontolások a teológia és  

az építészet szempontjainak közös 
érvényesítéséhez az istentiszteleti tér 

alakítása érdekében 

FAZAKAS SÁNDOR

Debreceni Református Hittudományi Egyetem (HU)
fazakass@drhe.hu

A vallásról szóló legújabb kori teológiai, filozófiai és valláserkölcsi 
viták során1 gyakran történt próbálkozás a vallás szerepének meg-
határozására. A diszkussziók összefüggésében a vallás két fő for-
mája látszott körvonalazódni az érvelések során. Az egyik álláspont 
szerint (a) az embernek az elveszett védettség, biztonság, meghittség 
iránti vágya keres magának kifejezési formát a vallásban; (b) a másik 
megközelítés szerint a vallásban világmegújító szándék manifesz-
tálódik − nem annyira politikai, hanem a világ és a valóság újfaj-
ta érzékelésének értelmében. Az első forma egyfajta rendet kíván 
felállítani, értelmezési sémákat adni, az utóbbi a vallásos megta-
pasztalásra helyezi a hangsúlyt. Ez meglátszik a kultikus terek ala-
kításának és elrendezésének igényén is: történelmi távlatból nézve 
túlsúlyba került és mai napig gyakoribb az első, amely az építészet 

1	 Ld. pl. Hans-Eckehard Bahr, Dorothee Sölle, Jürgen Habermas (szerk.), 
Religionsgespräche: zur gesellschaftlichen Rolle der Religion (Theologie und 
Politik 10), Luchterhand, Darmstadt, 1975, 9−30.



296 Fazakas Sándor

eszközeivel is útmutatást kívánt adni, az evangélium üzenetével 
konfrontál, morált és rendet követel. Kevesebb példa van viszont 
az utóbbira, amely a vallásos megtapasztalást, az isteni jelenlétben 
való részesdést tenné lehetővé a tér alakításának eszközeivel. E ta-
nulmányban az átmenetet, e második igény felé való elmozdulást 
kívánom röviden bemutatni, protestáns teológiai szempontból.2

A keresztény vallás és teológia  
térhez való viszonya

A kereszténység térről való felfogása ambivalens

A térről, valamint a térről és időről való absztrakt gondolkodás a 
görög filozófia sajátja. A Bibliában konkrét helyekről, behatárolt 
vagy behatárolható terekről olvasunk: a táborozás helyéről Isten 
népének vándorlása során, vagy a honfoglalás földrajzilag behatá-
rolható területéről. A Szentírás szerzőinek érdeklődése inkább az 
idői történésre, Isten konkrét helyen és időben (a történelemben) 
megnyilvánuló cselekedeteire irányul, a hit ezt kívánja felismerni és 
értelmezni – szemben a görög matematika és ontológia absztrakt és 
időtlen létfilozófiájával szemben.3 De már Arisztotelész sem tudta el-
fogadni, hogy az általa ismert világon belül, vagy akár azon kívül, lé-
tezne egy abszolút üres hely vagy tér – a skolasztikus teológiai gon-
dolkodás pedig arra a következtetésre jut, hogy egy nem teremtett, 

2	 Szeretettel ajánlom ezt az írást dr. Nóda Mózes kollegámnak az ökume-
nikus nyitottság és kölcsönös érdeklődés jegyében megvalósult beszél-
getéseink emlékére. A tanulmány egy műszaki szakemberek és építészek 
számára rendezett konferencián (Kultusz és kultúra/Arányok és terek – 
Debreceni Egyetem, Műszaki Kar, 2018) elhangzott előadás szerkesztett, 
jelen kiadvány számára átdolgozott változata, amely első megfogalmazás-
ban az Igazság és Élet c. református lelkészi szakfolyóiratban (13.2, 2019, 
401–414) jelent meg. 

3	 Christoph Wassermann, Raum und Zeit, in Helmut Burkhardt et al. (szerk.),  
Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde, Bd. 3, Brockhaus Verlag, 
Wuppertal – Zürich, 1994, 1654−1655 (1654).



297Mi történik a kultikus térben?

örök, végtelen, Istentől teljesen független tér képzete képtelenség.4 
S bár az újkori filozófiai gondolkodás során újból és újból előkerül 
az abszolút, önmagában létező térnek a gondolata, majd annak a 
tagadása,5 a pró és kontra érvek általában az anyaghoz, a testhez, a 
dimenzió, valamint az idő fogalmához való viszonyulásukban kör-
vonalazódnak. A vallásfilozófiát az a kérdés érdekli, hogy ha a tér 
fogalmának a dimenziókhoz van köze, amelyben minden történés 
lejátszódik, akkor miként lehet Isten munkáját az univerzumban 
megragadni. Isten transzcendenciája ugyanis azt jelenti, hogy ő nem 
lokalizálható a tér és az idő keretei közé – a helyhez kötött istensé-
gek valójában végesek és immanensek. A transzcendens, a mindent 
determináló erő nem más, mint a végtelen, örök, mindenütt jelen 
levő Isten.

A tér teológiai értelmezése a teremtéshit toposzával kezdődik. 
A teremtéssel az ember életteret kap – ebben a térben ismeri meg 
önmagát, Istennel és embertársával való kapcsolatában. Éppen a 
térnek köszönhetően az ember nem csupán szellemi lény, hanem 
teremtmény, aki személyes önazonosságát a térben és a térnek kö-
szönhetően nyeri el: a másik emberrel kapcsolatban, valamint a tár-
gyak világával szemben, ugyanakkor tőlük önmagát megkülönböz-
tetve. A tér, mint az ember élettere és alkotó munkájának helyszíne, 
Isten teremtésben adott ajándéka az ember számára; ez a tér – a te-
remtésben megismerhető tér − szekundér tér Isten végtelen, transz-
cendens valóságával és a teremtett (primér) valósággal szemben. 
Viszont ez a szekundér tér sem képzelhető el Isten nélkül: ez a tér az 
Isten-ember szövetségének, Krisztus kereszthalálának és feltáma-
dásának, valamint a Szentlélek kiáradásának a tere. Éppen az isteni 
jelenlétnek köszönhetően az Isten által megváltott és a Szentlélek 
hatalma alatt élő ember egy másik (primér) valóságnak is tanúja: az 
új teremtésnek, Isten országa erejének, amely már most jelen van a 
teremtett tér valóságában, azt belülről feszíti, formálja és alakítja. 
A hívő ember számára tehát létrejön a teremtéssel adott téren belül 

4	 Ld. Andreas Hüttemann, Luco Johan van den Brom, Raum, in Hans Dieter 
Betz et al. (szerk.), Religion in Geschichte und Gegenwart (4., 4RGG), Bd. 7, 
Mohr Siebeck, Tübingen, 2004, 62−65 (62).

5	 Ld. Hüttemann, van den Brom, Raum, 62.



298 Fazakas Sándor

egy másik, szekundér tér: az Istennel és egymással való találkozás-
nak, a megélt közösségnek, a kommunikációnak a vallási-liturgikus 
tere. Ebben a térben Isten Lelke felébreszti az emberben a végső be-
teljesedés iránti vágyat, amelynek valóságát parciálisan bár, de már 
itt és most megtapasztalja – de amely előremutat arra a primér térre, 
ahol megszűnik a teremtett világ terének töredékessége.

A protestáns egyházak liturgikus-kultikus tere:  
az istentisztelet tere

 E tézis azon a hittapasztalaton áll, miszerint a tér érzékelése keretét 
adja az Isten és ember találkozásának, az isteni jelenlét megtapasz-
talásának, az ember istennel és egymással való közösség megélé-
sének. 

A korai kereszténység kultikus élete egyszerű körülmények 
között, többnyire magánházaknál való összegyülekezés által tör-
tént. Szemben az ókori vallások világával, ahol a templomok vagy 
a grandiózus szentélyek az istenség jelenlétét és nagyságát hiva-
tottak reprezentálni, a keresztények istentisztelete kezdetben zárt 
térben történt, annak a hitbeli meggyőződésnek a függvényében, 
hogy maga a gyülekezet „az élő Isten temploma” (2Kor 6,16). A ke-
resztény szakrális építészet tulajdonképpen a konstantinuszi fordu-
lattal veszi kezdetét és a kereszténység államvallássá való emelése 
által teljesedik ki. Ennek reprezentatív jelképe a lateráni bazilika, 
amely hosszú időre meghatározta a templomépítészet vallási-teoló-
giai implikációit és struktúráját.6 

6	 Kelet–nyugati tengelyen való hosszanti elrendezés, Jeruzsálem, illetve a 
felkelő nap (a világ világossága) felé való odafordulással. A hajó a hívők 
összegyülekezése számára biztosított teret, vele szemben (kelet felől) a 
szentély a szentség reprezentációját szolgálta. Ez a funkcionális elrendezés 
– a stílus és az építészeti megoldások változásai mellett is − évszázadokon 
át megmaradt. Ld. Günter Memmert, Kirchenbau, in Helmut Burkhardt et 
al. (szerk.), Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde, Bd. 2., Brock-
haus Verlag, Wuppertal – Zürich, 1993, 1092−1097; Hugo Brandenburg, Kir-
chenbau I., in Gerhard Krause et al. (szerk.), Theologische Realenzyklopädie 



299Mi történik a kultikus térben?

A kultusz számára fenntartott szakrális terek olyan terek, ahol 
az ember emocionális értelemben meghittséget, biztonságot, ottho-
nérzetet keres – olyan élményt és tapasztalatot, amely valamilyen 
módon választ ad az emberi lét végső kérdéseire. Éppen ezért e szak-
rális terek állandósága vagy éppen átformálása nem egyszer viták 
és konfliktusok gyújtópontjává vált. Egyesek számára a szent hely 
éppen az állandóságában és változatlanságában tölti be funkcióját, 
hiszen a szentnek, az örökkévalónak a reprezentációját jelenti; má-
sok számára kérdés, hogy éppen azért, mert e terek funkcionálisak, 
mennyiben nevezhetők „szentnek”, mennyiben változtathatatlanok, 
vagy mit kell alakítani rajtuk ahhoz, hogy funkciójukat egy adott 
nemzedék számára betölthessék. 

A protestáns teológiai gondolkodás és hitélet számára a hang-
súly az Istennel, illetve Jézus Krisztussal való találkozáson van az 
ige és a Szentlélek által, a gyülekezet közösségében – ez történhet 
egy, a kultusz számára fenntartott térben (templomban, kápolná-
ban), de akár egy profán használatú épületben (tornacsarnokban) 
is, bármely négy fal között, vagy éppen a szabadban. Egy templom 
tehát nem önmagában szent. De a „szent lenyomatát” hordozza ma-
gán, vagy azt szimbolizálja – amennyiben a kultusz, a rítus, az is-
tentisztelet számára biztosítja a színteret, illetve erre mutat. Ilyen 
értelemben szakrálisnak mondható egy tér, ha és amennyiben ama 
„másik valóság” megtapasztalását segíti elő vagy teszi lehetővé, s 
mint ilyen, szükségszerű, hogy elkülönüljön a profántól. A konflik-
tusok többnyire akkor lépnek fel, amikor esedékessé válik e tereknek 
a felújítása, renoválása, többes funkció számára való alkalmassá 
tétele; itt már egymásnak feszülnek a különböző elképzelések: az 
építész-tervező víziója, a kivitelező szakmai kompetenciája, a gaz-
dasági lehetőségek, a vallási kommunikáció megváltozott tartalma 
(amely adekvát kifejezési formát keres a szakrális tér által), valamint 
a vallásos közösség igénye. A kompromisszumok pedig nem mindig 
megnyugtatók.

(TRE), Bd. 18, W. de Gruyter, Berlin, 1989, 421−442 (423−424); Christian Frei- 
gang: Kirchenbau I−II., in 4RGG 4, 2001, 1059−1143 (1061−1065).



300 Fazakas Sándor

Változások a vallás és a vallási terek  
funkciója tekintetében

Hagyományos szakrális terek funkciója

Nyilván a vallás individualizálódása nem választható el a társa-
dalom általános individualizációs folyamatától. A vallás megélése 
tekintetében viszont ez azt jelenti, hogy az egyéni élmény kerül a 
korábbi kollektív közösségi tapasztalatok helyére. Az egyén, mint 
vallásos szubjektum, a személyesen megélt (hit)tapasztalatokra tö-
rekszik, ez lesz számára meghatározó. Mindez nem hagyja érintetle-
nül a vallás intézményes és közösségi formáit: relativizálja egy adott 
vallási intézményen belül a korábbi, mesterségesen fenntartott 
különbségeket laikusok és klerikusok, titkok tudói és tudatlanok, 
tisztségviselők és alattvalók tekintetében. Olyan – részben ma is 
fennálló – különbségek ezek, amelyek a tér alakítása tekintetében is 
meghatározóak voltak. Elég utalni arra, hogy magának a „szakrális 
tér”-nek a fogalma már magában foglalja a szentnek a profántól való 
elválasztása igényét. Ennek jegyében évszázadokon keresztül meg-
figyelhető a templomok szentélyeinek a templomhajótól való elkü-
lönítése, annak kiemelt szerepe.7 S bár az építészeti stílus, az építés 
technikai-szerkezeti megoldásai, valamint a díszítés stílusjegyei ko-
ronként felmutatnak újabb és újabb igényeket és sajátosságokat, egy 
dolog nem változik: a szent cselekmények helyszíne és a nép szá-
mára fenntartott hely, bár kapcsolatban vannak egymással, mégis 
elkülönítésre kerül. Az oltártér a mise celebrálásának, a szent jegyek 
átváltoztatásának, a szentségek felmutatásának és őrzésének a tere, 
ahol kiemelt szerepe a felszentelt papnak, püspöknek van. A hívek 
áldozására, illetve az eucharisztiában való részesedésére legfeljebb 
a két tér, a szentély és a templomhajó határán kerül sor – ezen az 
elkülönülésen és szembeálláson még a híveket a szent cselekmé-
nyekhez közelebb hozni hivatott liturgikus reformok vagy a cent-
rális elrendezésű templomépítészet sem hozott lényeges változást. 

7	 Freigang, Kirchenbau, 1061−1062.



301Mi történik a kultikus térben?

Ezen a tényálláson a protestantizmus csak részben képes változ-
tatni: lehet, hogy egyszerűen átfunkcionálta a korábbi teret, például 
az oltár eltávolításával, a szószék kiemelésével, a padok áthelyezé-
sével (akár a szentélytérbe is). Vagy új építésű templomoknál a temp-
lombelső kialakítása és a tér elrendezése a szószéket és az úraszta-
lát helyezte a középpontba, a hirdetett igére (prédikáció) és a 
kiábrázolt igére (úrvacsora) való figyelés jegyében. Ez a verbális 
kommunikáció primátusának tere, amint azt például a Debreceni 
Református Nagytemplom (ld. 1. ábra) elrendezése is mutatja:

1. ábra. A Debreceni Református Nagytemplom alaprajza

De még ilyen értelemben is megmarad az elkülönülés tér által 
nyomatékosított ténye: a prédikátor vagy liturgiavezető helye egy 
robusztus mellvéd által lehatárolt, különálló tér, de egy központi 
hely, ahonnan a kultusz szolgálatára feljogosított személy minden-
ki által jól látható módon vezeti, segíti, irányítja a vallásos cselek-
ményt – vagy egyházi vezetőként reprezentálja az egyházat. Ilyen 
értelemben viszont a vallásgyakorlás intézményes formájának 



302 Fazakas Sándor

fenntartását, illetve áthagyományozását (és nem a hittapasztalat 
megélését) szolgálja – a tér pedig erre nézve tölti be funkcióját.8

Nem hagyományos vallási terek  
a szakralitás új helyszínei? 

Az intézményen kívüli vallásosság tekintetében egy olyan jelenség-
re kell utalnunk, amelyet korunk neves szociálfilozófusa, Hans Joas 
„öntranszcendenciának” (Selbsttranszendenz) nevez. A Szüksége van 
az embernek a vallásra?9 című munkájában arra a kérdésre keresi a 
választ, hogy tudunk-e egyáltalán ama tapasztalatok nélkül élni, 
amely a vallásokban fejeződik ki.10 Nem a vallás társadalmi együtt-
élés számára hasznos és funkcionális jelentősége érdekli, még csak 
nem is elvont teológiai igazságokat fejteget például arról, hogy mi 
van az emberi élet előtt vagy éppen után. Arra a személyesen meg-
élt és megélhető tapasztalatra kíván figyelni, ahol az ember a lét 
végső határára érkezett, ahol olyan egzisztenciális megrendülésben 
és megtapasztalásban lesz része, amely félelemmel tölti el, ahol ha-
gyományos vallási és nem vallási értelmezési sémákkal nem tudja 
megmagyarázni, hogy mi történik életével és életében. Ilyen tapasz-
talatokat az ember átélhet egyénileg és közösségileg: egy ámok-
futó az iskolában, közlekedési tömegbaleset halálos áldozatokkal, 
földrengés és szökőár, terror a metróban stb. Lehet, első hallásra 
e példák említése több kegyeletet parancsol − valóban! Mégis, az 
ilyen és hasonló helyzetekben az egzisztenciális megrendülésnek 
olyan példáival találkozunk, ahol az ember úgy érzi, nem ura sa-
ját sorsának; egy ellenállhatatlan erő, félelmetes hatalom kiszakítja 
az élet megszokott rendjéből. Ugyanakkor ilyen helyzetekben a lét 

8	 A Debreceni Református Nagytemplom építésének és elrendezésének tör-
ténetéhez ld. különösen Szabadi István, A Debreceni Nagytemplom. Feje-
zetek a debreceni református egyház és Nagytemplom történetéből, Tóth 
Könyvkereskedő és Kiadó, Debrecen, 2008, 72–74. 

9	 Hans Joas, Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbst- 
transzendenz, Herder, Freiburg – Basel – Wien, 2004.

10	 Joas, Braucht der Mensch Religion?, 17.



303Mi történik a kultikus térben?

határára érkezett ember olyasmit is megél – az, aki közvetlenül és 
személyesen érintett, és az is, aki csak közvetett módon −, amit a 
hétköznapokban nem: az együttérzést, a tartós segítőkészséget, a 
megbocsátásra és megbékélésre való igényt – vagyis olyan tapasz-
talatokat, amelyek túlmutatnak a lét megszokott határain vagy az 
élet mindennapi szükségletein. 

Nos, a lét határain túlmutató megtapasztalások – legyenek azok 
pozitív (pl. megbocsátás, fájdalomban való osztozás) vagy negatív 
tapasztalatok (elszenvedett veszteség), egyénileg vagy közösen átélt 
tapasztalatok, individuális vagy kollektív megrendülések – értelme-
zésre várnak. Kézenfekvő lenne a következtetés: a vallás, s ezen be-
lül a kereszténység itt jobb helyzetben van, hisz a hívő ember a val-
lásos értelmezés sémáinak segítségével könnyebben feldolgozhatja 
e tapasztalatokat, mint más. A valóság viszont nem ez! A teodicea 
kérdésével, azaz a szenvedés értelmének kérdésével évszázadok óta 
küzd a kereszténység, de a Biblia embere is. Mindenesetre – legyen 
szó hívő vagy nem hívő, vallásos vagy magát agnosztikusnak tartó 
egyénről – a lét határmezsgyéjén átélt tapasztalatoknak kommu-
nikációra van szüksége, ugyanakkor megerősödésre, megbizonyo-
sodásra és olyan erőtartalékra, amelynek segítségével az életet az 
ember, ahogy lehet, folytatni képes. 

Milyen szerepe lehet ebben a folyamatban a tereknek? Nem ki-
zárt, hogy szent helyek és szakrális terek üzenete, szimbolikája vagy 
a bennük megélt idő közelebb segíti az érintett embert az egzisz-
tenciális tapasztalatok feldolgozásához, értelmezéséhez. A szakrális 
terek és helyek ugyanis a vallásos megtapasztalásnak, a lét transz-
cendens meghatározottságának kézzelfogható, sűrített-tömörített 
szimbolikus eszközei. Olyan helyek, ahova el kell indulni, ahol el 
lehet időzni, ahol az ember engedi megérinteni magát és kiszakítani 
a hétköznapok valóságából. A forma, a kép, a gyertya, a virág, az illa-
tok, a zene, az imádság – mind azt a hatást hivatottak erősíteni, hogy 
az adott tér nemcsak a szinkron kommunikáció tere (a kortársakkal, 
azonos vagy hasonló tapasztalatokat átélt sorstársakkal), hanem 
aszinkron is: vagyis az érintett ember olyan térbe és formákba öltött 
értelmezési sémákkal találkozik, amelyek korábban hasonló embe-
rek hasonló tapasztalataiból születtek. Egy szentély, egy katedrális, 



304 Fazakas Sándor

bármely szakrális tér ugyanis nemcsak a korábbi kultusz színtere, 
hanem korábbi nemzedékek hit- és élettapasztalatának manifesztá-
ciója is. 

Ugyanakkor nem kizárt, hogy korábban nem kultikusnak szánt, 
de egyéb közösségi tér is az emlékezés, a fájdalom, a saját egziszten-
cián túlmutató szakrális térré válik: egy iskola aulája, egy baleset 
helyszíne – ahol az ember kénytelen megállni, ahol gyertyák, vi-
rágok, zene, emléktárgyak vagy imádságok segítségével egyénileg 
vagy közösségileg rákérdez a lét végső értelmére. Profán helyszínek 
olyan terekké válnak, ahol minden különösebb célzatosság és szá-
mítás nélkül az ember megállni kényszerül, s öntudatlanul is meg-
érintődik az élet ama végső meghatározottsága által, amely felett 
nem ő rendelkezik.

Teológiailag nézve nincs is ezzel probléma, hiszen mindez rend-
kívüli és kivételes kategóriába tartozik, amelynek alapját egy, a 
Krisztus kereszthalálának pillanatában bekövetkezett esemény adja 
meg: kettéhasad a templom kárpitja (Lk 23,45) – az a határ, amely 
eddig válaszfalként ott meredt a szentély és a nép számára fenntar-
tott tér, a fánum és a profanum, a szent és a világi között. Ugyanis 
bibliai-teológiai alapon, amikor az Isten közelségére és az istenkap-
csolat lehetőségére kérdez rá az ember, akkor a vele való találkozás 
helyszíne nem egy ősidő óta elkülönített, földrajzilag és történel-
mileg behatárolt hely. Hogy Isten hol és mikor jelenti ki önmagát, 
az az ő szuverén döntése – de amikor az ember ezt megtapasztalja, 
akkor döbben rá arra, hogy az Isten ember kapcsolata nem merül ki 
például az élet fogantatásával, a születéssel vagy éppen az életből 
való távozással. Az Isten jelenléte és teremtő akarata teljes egészé-
ben átfogja az ember földi egzisztenciáját, de az azt megelőző és azt 
követő időszakot is. Létezésének oka és értelme végső soron el van 
rejtve az ő létében. Mindez − nevezzük transzcendens meghatáro-
zottságnak − érvényes nemcsak a hívő, de minden ember számára.



305Mi történik a kultikus térben?

Hagyomány és újítás a kultikus tér  
funkcionális alakítása tekintetében

Az előbbiekben említésre került: a vallási tudat individualizálódása 
egyrészt vallásos intézményeken kívüli vallásos magatartásformá-
kat eredményez. Másrészt e tendencia tetten érhető a keresztény-
ségen belül is, pontosabban az intézményes egyház keretei között. 
Ennek értelmében a vallás individuális olvasata, illetve követelmé-
nye így hangzik: emocionális élményt biztosítani a spirituális tar-
talmak után tájékozódó ember számára, s ezt az építészet esztétikai 
eszköztárával alátámasztani! Vagyis, a kultikus építészet elsődleges 
feladata ebben az olvasatban már nem az, hogy rituális tartalmakat, 
vallási eszméket, valamint ezekre épülő teológiai koncepciókat jele-
nítsen meg materializálódott formában. Napjaink szakrális épületei 
(új projektjei) már nem a tér vallási ihletésű lehatárolásai. A modern 
vallásos tudat sokkal inkább azt várja a szakrális tértől, hogy meg-
érintsen, hogy jelezze ama Másik valóságot, hogy alternatívát biz-
tosítson a hétköznapival, a megszokottal szemben, hogy biztosítsa 
az egyéni és közösségi vallási megtapasztalás helyszínét. De éppen 
ezen a ponton jelentkezik egy tartalmi nóvum, nevezetesen annak 
a kérdésnek a tisztázása, hogy miként viszonyuljanak egymáshoz a 
liturgikus tér alakítása érdekében egy konkrét épület adottsága(i), az 
építészeti és művészi eszközök, valamint a közösséget érintő teológi-
ai, liturgiai és pasztorális szempontok. Erre nézve álljon itt két példa.

A Heidelberg-Handschuhsheimi  
Evangélikus Gyülekezet temploma

A Heidelberg-Handschuhsheimi Evangélikus Gyülekezet11 temp-
loma 1910-ben épült. Alaprajza görög keresztre emlékeztető elren-
dezést mutat, így a hajó és kereszthajó, és a három karzat kb. 1000 
ember számára volt képes ülőhelyet biztosítani. A belső tér akkor 

11	 https://www.friedensgemeinde-handschuhsheim.de/ (utolsó megtekintés: 
2024. szeptember 15.).



306 Fazakas Sándor

az ún. Wiesbadeni Program12 jegyében került kialakításra. A lénye-
ge e főleg református ihletésű programnak a liturgikus tér egysége 
(vagyis a hívők és klérus elkülönítésének mellőzése), az úrvacsorai 
közösség együtt ünneplése ugyanazon térben, valamint a szószék 
és az úrasztala helykijelölésének egyensúlya.13 Ezért e program je-
gyében való templomépítés az úrasztalát (evangélikusoknál oltárt), 
a szószéket és orgonát egy egységként kívánta elrendezni a temp-
lomtér középső tengelyében, szemben a gyülekezettel – a reformá-
tori egyetemes papság elvének értelmében, miszerint nincs szükség 
elkülönített szentélyre és hajókra. A gyülekezet egységét a tér egy-
sége hivatott kiábrázolni, az úrvacsorában való részesedés nem az 
elkülönített szentélyben vagy a szentély és hajó találkozásánál, ha-
nem a gyülekezet terében kell hogy megtörténjen. A szószék – ahon-
nan a Krisztus evangéliuma, a hirdetett ige hirdettetik – egyenrangú 
az úrasztalával, ahonnan a kiábrázolt ige közlésre kerül. Mindezt 
erősíti a székek vagy padok amfiteátrumszerű elrendezése, annak 
jeleként, hogy a gyülekezet körében kerül sor az ige hirdetésére, az 
Isten dicsőítésére és az úrvacsora/eucharisztia ünneplésére. 

A heidelbergi templom 1960-ban történő renoválása során ez az 
egység megbontásra került: a szószék közelebb került a gyülekezethez 
(a hirdetett ige, vagyis a prédikáció elsőbbsége miatt), de ezzel az a 
fajta elkülönülés is megtörténik, amelyről fentebb beszéltünk: a prédi-
kátor és a tanítást hallgató gyülekezet között. A 2012-es felújítás során 
viszont újból az eredeti wiesbadeni program kerül előtérbe, de némi-
képp kiszélesítve a mai hitélet igényének és teológiai, illetve gyüleke-
zetépítési programnak a jegyében (a felújítás elvi részét egy építé- 
szekből, teológusokból, egyházzenészből és egyháztagokból álló mun-
kacsoport készítette elő). Az új koncepció14 abból az alapfelismerésből 

12	 Vö. Peter Genz, Das Wiesbadener Programm. Johannes Otzen und die Ge- 
schichte eines Kirchenbautyps zwischen 1891 und 1930, Ludwig Verlag, Kiel, 
2011. Vö. Harold Hammer-Schenk, Kirchenbau IV., TRE 18, 1989, 498−514 
(507); Freigang: Kirchenbau, 1125.

13	 Hammer-Schenk, Kirchenbau, 507.
14	 Lásd Gunnar Garleff, Gottesbegegnung in Raum feiern. kreuz.weg.wandel 

– Gottesdienst zur liturgischen Raumerfahrung, in Jochen Arnold, Adél 
Dávid (szerk.), Europäischer Gottesdienstatlas. Protestantische Perspektiven 



307Mi történik a kultikus térben?

indul ki, hogy az istentisztelet mindig és tulajdonképpen történés, ese-
mény: az Isten találkozása az emberrel az ige és Szentlélek által. Nem 
rendezvény, nem vallásos kulturális program, hanem történés. Erre 
viszont meghatározott térben kerül sor: az istentisztelet történés a tér-
ben. Ezért a tér alakítása nem mellékes, a liturgikus tér az evangélium 
kommunikációjának „rendezője”.15 Vagyis olyan legyen a tér, amely 
nem lefojtja, nem nehézkessé teszi, hanem segíti a vallásos megtapasz-
talást, a Krisztussal és egymással való közösség megélését.16 

2. ábra. Heidelberg-Handschuhsheim Friedenskirche, Németország

auf den Gottesdienst / European Atlas of Liturgy. Protestant Perspectives 
on Worship Services, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig, 2018, 228−240.

15	 Garleff, Gottesbegegnung in Raum feiern, 229.
16	 A szakrális tér kialakításának és átalakításának igénye a II. vatikáni zsi-

nat liturgikus konstitúciója, a Sacrosantum Concilium értelmében szintén 
hasonló igény felé mutat: a hit megélésének közösségi szempontjai, illetve 
a „hívek liturgikus cselekményekben való tevékeny részvételének” lehető-
vé tétele a templom központi terének felértékelődését hozza magával. SC 
124 (Cserháti József, Fábián Árpád (szerk.), A II. vatikáni zsinat tanítása, 
Szent István Társulat, Budapest, 1975; vö. Diós István (szerk.), A II. Vatiká-
ni Zsinat dokumentumai, Szent István Társulat, Budapest, 2000); vö. Horst 
Schwebel, Kirchenbau V., TRE 18, 1989, 514–528 (518–519).



308 Fazakas Sándor

A cél tehát a hittapasztalat megélését lehetővé tenni a tér által az 
egyén és a közösség számára; ugyanakkor minden olyan akadályt 
elhárítani, amely a vallásos alkalmat statikussá teszi, vagy amely fi-
zikai eszközök (pl. zsúfolt padsorok) által, illetve a térben való közle-
kedésre és helyváltoztatásra irányuló instrukciók által megzavarja 
a megtapasztalásnak ezt a közvetlenségét, ama „szakrális történés” 
átélését. És mivel az istentisztelet nemcsak egy érzékszerv által von 
be a történésben (pl. a prédikáció hallgatása által), hanem az eucha-
risztiában/úrvacsorában való közös részesedés által, az éneklés, 
ima és közös emlékezés által, szükséges, hogy a térben való szabad 
mozgás és térérzet lehetővé tegye (legalábbis külsőleg, optikailag és 
fizikailag is) a hittapasztalat megvalósulását. 

A Johannes Wesling kórház  
ökumenikus kápolnája

A Johannes Wesling kórház ökumenikus kápolnája17 a szakrális tér 
alakításának és a vallási-spirituális szempontoknak szerencsés egy-
másra találását mutatja, a vesztfáliai Minden városában, Németor-
szágban. Az alkotó Susanne Tunn,18 aki jelenleg a Salzburgi Nemzet-
közi Művészeti Akadémia professzora.

A mesterséges szigeten, víz által körülvett üvegpavilon közepén, 
mintegy 70 m2 területű, kb. 4,5 méter magas, ellipszis formájú faépít-
mény egy 19. századi lovagterem fa boltíveinek újrafelhasználásával 
készült. A 23 fa boltív vízszintes egymásra helyezése adja a kápolna 
oldalfalait, de mivel nem fedik teljesen egymást, az ívek között át-
szűrődő fény különös hatást kölcsönöz a térnek. Az ellipszis egyik 
gyújtópontjában durva megmunkálású kőtömb áll, oltár, illetve 
úrasztala gyanánt, nyilván az istentiszteletekre, misékre való 

17	 https://www.muehlenkreiskliniken.de/home/umgesetzte-projekte/pro-
jekt-neue-kapelle (utolsó megtekintés: 2024. szeptember 15.).

18	 Susanne Tun, Zwischen Mächten und Menschen. Skulpturaler Bau der Kap-
elle im Johannes Wesling Klinikum Minden, 2004–2008, http://www.susan-
netunn.de/ (utolsó megtekintés: 2024. szeptember 15.).



309Mi történik a kultikus térben?

tekintettel. A kettős, de mégis légies tér lehatárolása (az üvegpavi-
lonban ellipszis formájú fa boltívek által behatárolt tér) középkori 
kolostorok kerengőit idézi – a modern és merész formatervezés mű-
vészi eszközei mégis a valóság újraértelmezésére, a vallásos megta-
pasztalás megélésére invitálnak, a jelenben.

3. ábra. A Johannes Wesling kórház kápolnája,  
Minden, Németország

Az anyagában és formatervezésében is lenyűgöző kápolna vi-
szont nemcsak az istentisztelet vagy a mise tere, hanem a kórház 
funkcionális-racionális felépítményének ellenpólusaként a csend, a 
hétköznapi információk, aggodalmak és szorongások megszakítá-
sának, az élet misztériumára való ráérzésnek a helyszíne.19 Olyan 
tér, ahová emberek – a kórház betegei vagy hozzátartozóik – be-
térnek, elcsendesednek – megérintik az anyagot: a fát, észlelik az 
egykori szegek vagy csapok helyeit, az anyag szerkezetét, jellegét. 

19	 Jan Hoet, Zwischen Mächten und Menschen (Kapelle 2004−2008), http://
www.susannetunn.de/pdf/KAPELLE_Hoet_D.pdf (utolsó megtekintés: 
2024. szeptember 15.).



310 Fazakas Sándor

Odamennek a kőoltárhoz, amelynek szintén megérintik, végigsimít-
ják anyagát. Naponta 50-100 ember fordul meg ebben a térben. 

De hol található ma olyan tér, ahol ilyen kötetlenül lehet mozog-
ni, a teremtés elemeit és valóságát érzékelni, az élet történéseit tu-
datosítani, ahol az ember magát a világ részeként értelmezheti? Ez a 
tér egyszerre jelent elrejtettséget, átölelő erőt és távlatot, perspektí-
vát – valami olyasmit, ami a megtapasztalható valóságon túlmutat.

Az intézményes egyházak (protestáns és katolikus felekezetek 
képviselői) tettek ugyan próbálkozást arra nézve, hogy székek beál-
lításával, kereszt elhelyezésével saját vallásos hagyományaik értel-
mében és megszokott módon tegyék használhatóvá, még funkcioná-
lisabbá e teret. Ez viszont inkább rontotta a hatást: ugyanis a saját 
vallási-felekezeti kultúra szimbólumrendszerével vagy eszközeivel 
kívánták kimondatlanul is érzékeltetni azt, hogy ki is a gazdája e 
vallásos térnek, milyen értelmezési sémákkal kell választ adni az 
emberi tapasztalatokra.20 Az ilyen próbálkozás viszont valójában 
nem segíti, hanem újból behatárolja, felosztja a teret, leszűkíti a 
megtapasztalást, elválasztja a vallás hivatalos képviselőit és az 
életkérdéseire választ kereső embert; vagyis valami olyasmi törté-
nik, amiről a szakteológusok gyakran hanyatlásként beszélnek: a 
kultuszból kultúra lesz…

De ha a spirituális és teológiai szempontokat megértő művész 
eredeti koncepciója szerint nézzük e teret, akkor a teátrális-prog-
ramszerű vallási rendezvények koncepciójától el lehet mozdulni – a 
kultikus tér segítségével és megfelelő alakításával − a megélt isten-
tapasztalat, az élet misztériumára való ráeszmélés, a communio, az 
Isten jelenlétében való részesedés irányába – sőt, az individuális 
vallási magatartásformáktól a közösségi megtapasztalások megélé-
sének igénye felé. Erre pedig a mindeni kápolna kiváló példa.

20	 Andreas Mertin, Einladung zur Erfahrung. Religiöse Räume nichtkirchli-
cher Einrichtungen entfremden die Kirchen, Zeitzeichen 10.1 (2009) 56−58 
(58).



311Mi történik a kultikus térben?

Összegzés

Az évszázadok kultikus építészetére épp az a feszültség jellem-
ző, hogy a látható forma és a lelki tartalom nem feltétlenül azonos 
egymással. Ez tapasztalható mind protestáns, mind pedig római ka-
tolikus vonalon. Vannak viszont olyan örvendetes próbálkozások 
– amint a fenti példák mutatják −, amelyek abból a felismerésből és 
teológiai meggyőződésből indulnak ki, hogy az istentisztelet nem-
csak a verbális kommunikációt és a racionális megértést, hanem az 
ember teljes testi-lelki egzisztenciáját és érzékelését érinti. Ez pedig 
szükségszerűvé teszi annak kifejezését, hogy az istentisztelet tere 
a hitbeli megtapasztalás és a találkozás tere legyen. Ha ez így van 
– nevezetesen, hogy a tér alakításának igénye új módon kerül ös�-
szefüggésbe a vallásos megtapasztalással, valamint a hit megélésé-
nek és értelmezésének igényével –, a kultusz és a kultúra kapcsolata 
nem feltétlenül jelent hanyatlást, hanem olyan útkeresést, amely 
a transzcendens és az immanens kapcsolatának megélésére és új 
módon való kifejezésére törekszik.

Bibliográfia/Bibliography

Bahr, Hans-Eckehard, Sölle, Dorothee, Habermas, Jürgen (szerk.), 
Religionsgespräche: zur gesellschaftlichen Rolle der Religion (Theo-
logie und Politik 10), Luchterhand, Darmstadt, 1975.

Brandenburg, Hugo, Kirchenbau I., in Gerhard Krause et al. (szerk.), 
Theologische Realenzyklopädie, Bd. 18, W. de Gruyter, Berlin, 1989, 
421−442.

Cserháti József, Fábián Árpád (szerk.), A II. vatikáni zsinat tanítása, 
Szent István Társulat, Budapest, 1975.

Diós István (szerk.), A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai, Szent István 
Társulat, Budapest, 2000. 

Freigang, Christian, Kirchenbau I−II., in 4RGG 4, 2001, 1059−1143.
Garleff, Gunnar, Gottesbegegnung in Raum feiern. kreuz.weg.wan-

del – Gottesdienst zur liturgischen Raumerfahrung, in Jochen 
Arnold, Adél Dávid (szerk.), Europäischer Gottesdienstatlas. 



312 Fazakas Sándor

Protestantische Perspektiven auf den Gottesdienst / European At-
las of Liturgy. Protestant Perspectives on Worship Services, Evan-
gelische Verlagsanstalt, Leipzig, 2018.

Genz, Peter, Das Wiesbadener Programm. Johannes Otzen und die 
Geschichte eines Kirchenbautyps zwischen 1891 und 1930, Ludwig 
Verlag, Kiel, 2011. 

Hammer-Schenk, Harold, Kirchenbau IV., TRE 18, 1989, 498−514.
Hoet, Jan, Zwischen Mächten und Menschen (Kapelle 2004−2008), 

http://www.susannetunn.de/pdf/KAPELLE_Hoet_D.pdf (2024. 
szeptember 15.).

Hüttemann, Andreas, Luco Johan van den Brom,  Raum, in Hans 
Dieter Betz et al. (szerk.), Religion in Geschichte und Gegenwart 
(4., 4RGG), Bd. 7, Mohr Siebeck, Tübingen, 2004, 62−65.

Joas, Hans, Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbst- 
transzendenz, Herder, Freiburg – Basel – Wien, 2004.

MacIntyre, Alasdair C., Az erény nyomában. Erkölcselméleti tanul-
mány, Osiris, Budapest, 1999.

Memmert, Günter, Kirchenbau, in Helmut Burkhardt et al. (szerk.), 
Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde, Bd. 2., Brock-
haus, Wuppertal – Zürich, 1993, 1092−1097.

Mertin, Andreas, Einladung zur Erfahrung. Religiöse Räume nicht-
kirchlicher Einrichtungen entfremden die Kirchen, Zeitzeichen 
10.1 (2009) 56−58.

Schwebel, Horst,  Kirchenbau V., TRE 18, 1989, 514–528.
Szabadi István, A Debreceni Nagytemplom. Fejezetek a debreceni re-

formátus egyház és Nagytemplom történetéből, Tóth Könyvkeres-
kedő és Kiadó, Debrecen, 2008.

Tun, Susanne, Zwischen Mächten und Menschen. Skulpturaler Bau 
der Kapelle im Johannes Wesling Klinikum Minden, 2004–2008, 
http://www.susannetunn.de/ (2024. szeptember 15.).

Wassermann, Christoph,  Raum und Zeit, in Helmut Burkhardt et 
al. (szerk.), Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde, Bd. 
3, Brockhaus, Wuppertal – Zürich, 1994, 1654−1655.



Ünnep és misztika





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.19

Ünnep a kiégés társadalmában:  
Byung-Chul Han a túltengő 

pozitivitásról 

KOVÁCS GUSZTÁV

Pécsi Püspöki Hittudományi Főiskola (HU)
dr.kovacs.gusztav@gmail.com

Bevezetés

Alasdair MacIntyre Az erény nyomában című művét egy gondo-
latkísérlettel kezdi. Egy olyan világ képét vázolja fel, melyben egy 
természeti katasztrófa és az azt követő bűnbakkeresés nyomán a 
természettudományos gondolkodást száműzik a társadalomból, 
megsemmisítve annak tárgyi hordozóit és elpusztítva a természet-
tudomány területén működő tudósokat. Később, a viszonyok válto-
zásával „a felvilágosultabbak megpróbálják föléleszteni a természet-
tudományt, noha nagyrészt már elfelejtették, mi is volt az”.1 Nem 
rendelkeznek átfogó tudással a természettudományokról, és nincs 
olyan természettudományos diskurzus, amelybe becsatlakozhatná-
nak, hanem „csak töredékek vannak a birtokukban: kísérleti adatok, 
kiszakítva minden elméleti kontextusból, amely megadta jelenté-
süket”.2 MacIntyre gondolatkísérletében ezek a kísérletek kudarcra 
vannak ítélve, hiszen az eredeti kontextus ismerete nélkül, annak 

1	 Alasdair C. MacIntyre, Az erény nyomában. Erkölcselméleti tanulmány, 
Osiris, Budapest, 1999, 13.

2	 Uo.



316 Kovács Gusztáv

végérvényes elmúltával nem lehet többé értelmes összefüggésbe 
helyezni a még fellelhető ismerettöredékeket, hiszen használatuk 
inkább önkényes, mint rendszeres lenne. MacIntyre szerint egy ha-
sonló katasztrófa történhetett az erkölcsi nyelvvel, melynek rende-
zetlenségét és tartalmatlanságát éppen ezért nem ismerjük fel, és 
éppen ennek feltárását teszi meg vizsgálódásainak céljául.3

A fenti gondolatkísérlet analógiájára tehetjük fel azt a kérdést, 
hogy vajon nem történt-e az elmúlt években, évtizedekben, vagy 
akár évszázadokban valami hasonló az ember képességével, hogy 
ünnepeljen. Napról napra állami, egyházi, közösségi és családi ünne-
pekkel találjuk szembe magunkat, olyannyira, hogy egyre nehezebb 
hétköznapot találni a számtalan ünnepnap közé ékelve.4 Sokszor 
úgy érezzük, hogy a hétköznap az igazi ünnep, azok a pillanatok, 
amikor látszólag nem történik semmi különös, a nevesített ünnep 
előtt pedig tanácstalanul és idegenül állunk, melynek valódi értelme 
és az életben betöltött szerepe már kérdésként sem merül fel sokunk 
számára.

Vajon képesek vagyunk felismerni, hogy az ünnepeink elvesztet-
ték számunkra értelmüket? Képesek vagyunk megsejteni azt a ka-
tasztrófát – MacIntyre gondolatkísérletének analógiájára –, melynek 
következtében elvesztettük a képességet nem is az ünnep lényegé-
nek megértésére, hanem magára az ünneplésre? Hiszen esetünkben 
nem szemantikai kérdésként, hanem inkább mint performatív aktus 
szűnik meg az ünnep ünnepnek lenni. Nem egy definíciót keresünk, 
hanem sokkal inkább az elmúlt idők gesztusait, illatát, nem hétköz-
napi cselekvés- és létmódját.

Jelen írás a német-koreai filozófus, Byung-Chul Han gondolatain, 
elsősorban A kiégés társadalma (2019)5 és A rítus eltűnése (2023)6 
című könyvein keresztül tesz kísérletet az ünnep eltűnésének és 
annak a „katasztrófának” a megértésére, mely előbbit előidézte.  

3	 Uo.
4	 Példaképpen a http://www.jelesnapok.hu/unnepnaptar/ weboldal az év-

ben átlagosan minden harmadik napot ünnepnapként tüntet fel. Utolsó 
hozzáférés: 2024. október 17.

5	 Byung-Chul Han, A kiégés társadalma, Typotex, Budapest, 2019. 
6	 Byung-Chul Han, A rítus eltűnése, Typotex, Budapest, 2023.



317Ünnep a kiégés társadalmában: Byung-Chul Han a túltengő pozitivitásról  

A tanulmány Han gondolatvilágán keresztül annak a megvilágítását 
kísérli meg, hogy a pozitivitás és a produktivitás kényszere milyen 
módon csökkenti az ember képességét az ünnepre, és hogy mikép-
pen nyithatják meg az utat az ünnep újrafelfedezésére tett kísérletek 
a produktivitáson és a pozitivitáson való túllendülés lehetőségének 
a megtalálása felé.

Az ünnep mintázatai korunkban

A COVID-19 pandémia, majd az azt követő energiaválság megmutat-
ták a privát szféra és a nyilvánosság közötti határ törékeny voltát 
és változékonyságát.7 A járvány nyomán nemcsak a kettő közötti 
térbeli mezsgye, hanem az időt strukturáló határvonalak is hatal-
mas átrendeződésen mentek keresztül.8 A digitalizáció megszüntette 
a távolságot a nyilvános intézmények, mint az iskola vagy a mun-
kahely, valamint a privát szféra, azt otthonok világa között; ezzel 
együtt eltörölte a horizontnak az a határozott vonalát is, mely ko-
rábban egyértelmű határvonalként jelezte a különbséget nappal és 
éjszaka, a munka és pihenés, a tanulás és szabadidő világa között.9 
Hasonlóan alakította át az ünnepeket is: a korábbi térbeli és időbeli 
igazodási pontok a pandémia során sokszor megközelíthetetlenné 
váltak, melynek következtében a természetesként megélt térbeli 
és időbeli orientáció is bizonytalanná vált.10 A bárhol és bármikor 
lehetséges digitális kapcsolódás lehetősége biztosból vagy akár 

7	 Kovács Gusztáv, COVID-19 and Family Schedule, Family Forum 12 (2023) 
185–191, https://doi.org/10.25167/FF/4963.

8	 Daria A. Pawlak, Arash Sahraie, Lost Time: Perception of Events Timeline 
Affected by the COVID Pandemic, PloS ONE 18.5 (2023) e0278250. https://
doi.org/10.1371/journal.pone.0278250. 

9	 Csizmady Adrienne, Kőszeghy Lea, A Covid–19-járvány hatása a lakás-
használati szokásokra és a lakásmobilitásra, in Csurgó Bernadett, Kovách 
Imre (szerk.), A Covid-19 járvány társadalmi hatásai, Társadalomtudományi 
Kutatóközpont, Budapest, 2023, 98–120.

10	 Leuconoe Grazia Sisti, Danilo Buonsenso, Umberto Moscato, Gianfranco 
Costanzo, Walter Malorni, The Role of Religions in the COVID-19 Pan- 
demic: A Narrative Review, International Journal of Environmental Research  
and Public Health 20.3 (2023), https://doi.org/10.3390/ijerph20031691.



318 Kovács Gusztáv

kényszerűből esetlegessé változtatott nemcsak olyan természetes 
vonatkozási pontokat, mint a napfelkelte és a naplemente, hanem 
olyan kulturálisan meghatározottakat is, mint a munka- vagy isko-
laidő határozott kezdete és vége.

A határvonalak eltűnése átalakítja az ünnepek térbeli és időbeli 
elrendezését is. Az ünnep hagyományosan egy meghatározott idő-
höz kapcsolódik, de sokszor van pontosan kijelölt helye is, mely lehet 
akár egy szentnek vélt természeti képződmény, egy épület, vagy 
akár egy olyan pontja a világnak, melyet valamiért az adott ünnep-
pel kapcsolnak össze. A digitalizáció és a mobilizáció következtében 
ezek a korábban stabil koordináták folyamatosan átalakulnak. Már 
nem egy szentély elhelyezkedésétől és nem is a nap mozgásától függ 
az ünnep, hanem a résztvevők lehetőségeitől és akaratától. A térbeli 
távolságot a digitális eszközök révén ugyan áthidaltuk, a megfelelő 
idő megtalálása azonban – éppen a szabadság sajátos paradoxoná-
ból kifolyólag – sokkal több energiaráfordítást igényel az ünnepbe 
bekapcsolódók részéről. 

Az ünnep határozott térbeli és időbeli kontúrjainak az eltűné-
séhez hozzájárult a fokozódó kommercializáció is, mely ezeket a 
vonalakat a fogyasztás és a kereskedelem logikája szerint rende-
zi át.11 Példaképpen a boltok polcain az adventet jóval megelőzően 
megjelennek a karácsonyi vagy húsvéti termékek, de sok, ezekhez 
az ünnepekhez kötődő árucikk egész évben kapható a világ minden 
táján, sokszor még ott is, ahol e két ünnep nem része a helyi kultú-
rának.12 A kereskedelem a technológia fejlődésével már jóval koráb-
ban felülírta az agrárvilág korábban megszokott ritmusát: az egyes 
élelmiszerek évszakhoz kötöttsége megszűnt a fagyasztóberende-
zések elterjedésével és a globális élelmiszer-kereskedelem rendsze-
rének egyre hatékonyabb kiépülésével. Ennek nyomán elvesznek 
olyan korábban megszokott asszociációk, mint bizonyos ételeknek 
olyan ünnepekhez kapcsolása, mint a karácsony és a húsvét, hiszen 
ezek a javak áru formájában egész évben korlátlanul elérhetőek. A 

11	 Jack Santino, Commercialism, Capitalism, and Celebration, Traditiones 
34.2 (2005) 43–54, https://doi.org/10.3986/Traditio2005340203. 

12	 Daniel Miller, Christmas: An Anthropological Lens, HAU: Journal of Ethno- 
graphic Theory 7.3 (2017) 409–442, https://doi.org/10.14318/hau7.3.027. 



319Ünnep a kiégés társadalmában: Byung-Chul Han a túltengő pozitivitásról  

kommercializáció az ünnepek vallási karakterét a fogyasztás felé 
tereli, elszakítva azokat korábbi jelentésüktől. Az ünnep közössé-
gi formálása ezzel individualista fordulatot vesz, hiszen az egyén 
döntésétől függ nemcsak az ünnepben való osztozás, hanem annak 
tartalmi és formai alakítása is. A munkaidő rugalmas formálása is 
hasonló feladatot ró az egyénre, hiszen éppen a flexibilitás növeli 
meg a lehetséges döntések számát, rákényszerítve az egyént arra, 
amit Peter Berger az „eretnekség kényszerének” nevez.13

Byung-Chul Han diagnózisa

Az ünnep korunkat jellemző mintázatainak a leírása nem az ünne-
pek természetéről mond valamit, hanem sokkal inkább azokról a 
társadalmi folyamatokról, melyek az ünnepet, ha egyáltalán léte-
zik, körülveszik. Ha ezeket megértjük, talán megértjük azt is, hogy 
mi volt az a „katasztrófa”, aminek nyomán elfelejtettük az ünnep 
lényegét. Megérthetjük, hogy miért töredezett a kapcsolatunk az ün-
neppel, és miért tapasztaljuk meg az ünnepeket is mozaikdarabkák 
folytonos illesztgetéseként. 

Byung-Chul Han diagnózist állít fel korunk társadalmáról, és eh-
hez – hűen a diagnózis kifejezéshez – gyakran az orvostudomány, 
elsősorban a patológia szókészletet használja. A kiégés társadalma 
című esszéjének elején a következő kijelentést teszi: „Minden kor-
nak megvan a maga vezető betegsége.”14 Han ezt a 21. század elején 
olyan neurológiai rendellenességekben és megbetegedésekben látja, 
mint az ADHD (figyelemhiányos hiperaktivitás-zavar), a borderline 
személyiségzavar és a kiégés. Míg a 20. századot „a baktériumok 
korának” nevezi, melynek az antibiotikumok vetettek véget, addig a 
21. század betegségeit nem a megfertőződések, hanem a „pozitivitás 
túltengése” okozza. Erre az immunológia nem képes választ adni, hi-
szen bajainkat nem valami külső baktérium, ellenség okozza, hanem 
„a pozitivitás túltermelésből, túlteljesítésből és túlközlésből fakadó 

13	 Peter L. Berger, Der Zwang zur Häresie: Religion in der Pluralistischen Ge-
sellschaft, Fischer, Frankfurt am Main, 1980.

14	 Han, A kiégés társadalma, 9.



320 Kovács Gusztáv

erőszakossága”.15 Han a korábbi, negativitáson alapuló társadalmat 
állítja szembe a pozitivitás által meghatározott társadalommal, 
amely már nem „szegényházakból, bolondok házából, börtönökből, 
kaszárnyákból és gyárakból áll”, mint Foucault világa, hanem sokkal 
inkább „fitneszszalonokból, irodaházakból, bankokból, repülőterek-
ből, bevásárlóközpontokból és genetikai laborokból”, melyeket már 
nem „engedelmes”, hanem sokkal inkább „teljesítő alanyok” laknak 
be.16 Ez a társadalom a határtalannak tűnő lehetőségek világa, mely-
ben a „kezdeményezés és a motiváció” lesznek központi motívummá, 
és melynek eredménye a „depresszív és kudarcot valló” ember.17 Han 
mindezt egy rövid definícióban összegzi: „A depresszív ember az az 
animal laborans, aki saját magát zsákmányolja ki, és teszi mindezt 
önként, külső kényszer nélkül.”18

A Han által lefestett világ egy töredezett, beszűkült és sok eset-
ben eltűnőfélben lévő világ, melyet a teljesítménykényszer, a túlára-
dó ingerek és ennek következtében a figyelemre való képtelenség 
hoz létre. A fegyelmező és munkaelvű társadalom negativitásával 
szemben ugyan kétségtelen előrelépésként hat – és sokszor valóban 
az is – a végtelen lehetőségek teljesítményelvű társadalma a maga 
túltengő pozitivitásával, ez azonban éppen a határtalansága és túl-
tengése miatt illúziónak bizonyul. 

Ennek példájaként említi Han a multitasking jelenségét, mely bi-
zonyos szempontból éppen hátralépést jelent a korábbi, a figyelmet 
egy dologra összpontosító feladatvégzéshez képest. Az egyidejűleg 
több tevékenységet végző embert ahhoz az állathoz hasonlítja, aki-
nek tevékenységei közben egyszerre több feladatot is el kell végez-
nie: egy vadon élő állat egyszerre kell hogy védje a zsákmányát és 
figyeljen az utódaira, párjára és a rá veszélyes ragadozókra.19 Érdekes 
módon míg a filozófiai antropológia hagyományosan az állatoknak 

15	  Uo. 17.
16	  Uo. 21.
17	  Uo. 22.
18	  Uo. 25.
19	  Uo. 29.



321Ünnep a kiégés társadalmában: Byung-Chul Han a túltengő pozitivitásról  

a környezetükhöz való illeszkedését hangsúlyozza,20 addig Han szá-
mára éppen az tűnik fel, ami az állatnak terhet jelent, mégpedig a 
környezet által nyújtott ingerek figyelmet megosztó, az apológia szö-
vegének szórendjére épült kifinomult retorikai szerkezetet mutatja 
be, amely egyben a mise belső teológiai rendjét is tükrözi. A szórend 
és az arra épülő retorikai közlés:

Egy vadon élő állat rá van szorítva arra, hogy figyelmét szá-
mos eltérő tevékenység között ossza meg. Így nem képes elmé-
lyülten szemlélődni – sem a táplálkozás, sem párzás közben. 
Az állat képtelen elmerülni a közvetlen környezetében, mivel 
egyidejűleg annak hátterét is fel kell dolgoznia. És nemcsak a 
multitasking, hanem mondjuk a számítógépes játékok szintén 
olyan széles sávú, de lapos figyelmet hoznak létre, ami nagy-
ban hasonlít egy vadállat éberségéhez. A legújabb közösségi 
fejlesztések és a figyelem szerkezetének átalakulása az emberi 
társadalmat egyre közelebb viszi a vadvilághoz.21

A kérdés tehát az, hogy ebben a figyelemvesztett világban kap-e 
helyet valami, ami sajtosan emberi, vagyis az ünnep.

A rítus és az ünnep eltűnése  
a kigégés társadalmában

Az ünnep kérdése kiemelt szerepet kap Han kordiagnózisában. Ha-
sonlóképpen tekint a ma ünneplő embereire, ahogy MacIntyre gon-
dolatkísérletének azon szereplőire, akik a természettudományok 
megmaradt mozaikjaiból kísérlik meg a kémia, a fizika vagy a bioló-
gia feltámasztását, és felteszi a kérdést, hogy „Egyáltalán, lehetsé-
ges-e még ünnepelni?”22 

20	 Wolfhart Pannenberg, Mi az ember? Korunk antropológiája a teológia fé-
nyében, Egyházfórum, Budapest, 1991.

21	 Han, A kiégés társadalma, 29.
22	 Uo. 99.



322 Kovács Gusztáv

Han az ünnepről szóló elemzésében a fent bemutatott, túlten-
gő pozitivitással jellemzett teljesítő társadalom sajátosságait veszi 
alapul. Az ünnep etimológiájából kiindulva tesz kísérletet genealó-
giájának és lényegi jegyeinek meghatározására. A kifejezések egy 
csoportja az ünnep célossághoz való viszonyát világítja meg, mint 
a német „ein Fest begehen”, ami az ünnep bejérhatóságát, „elévül-
hetetlen” idejét, a benne való időzést és a „cél képzetétől” való men-
tességét egyszerre jelzi. Kerényi Károly egy gondolatát idézi, mely 
szerint „A tisztán emberi fáradozás, a szokványos kötelességtelje-
sítés önmagában nem ünnep – s az ünnepietlen felől nézve egy ün-
nepet sem megülni, sem megérteni nem lehet. Valami isteninek kell 
hozzájárulnia, ami az egyébként lehetetlent lehetségessé teszi.”23  
A céltalanság mellett tehát a szent, az isteni az, ami az ünnepet jel-
lemzi. Itt a német „Fest” és a „Feier” fogalmak latin eredetét, a feriae 
és a fanum szavakat veszi elő, mely a beavatás, a szent és a profán 
ideje közötti határt jelzi. Han az ünnep fenti két jellemzőjének, a 
célosságtól való mentesség, valamint a szentnek a profántól való 
szétválasztásának a hiányából vezeti le az ünnep kiveszését a mai 
nyugati társadalmakból. Világunkra az ünnep helyett az esemény 
jellemző, az „eventus”, ami esetleges: „Ez a jelenlegi társadalom idő-
belisége, amely elveszítette kötelező, mindent összekötő jellegét”.24 
A vasárnap, de az egyházi vagy állami ünnepek sem rendelkeznek 
ma olyan, az egész társadalmat összekötő erővel, mely a célosságot 
felülírná, hiszen ezek az ünnepek is a végtelen lehetőségek egyik 
potenciális területeként jelennek meg, ahol, éppen utóbbi miatt, 
a célszerűség logikája győz. A fáradtság és a kiégés éppen azért 
jellemezheti átfogóan a mai társadalmat, mert maga az ünnep is 
szükségszerűen küzdőtérré változott, ahol a tevékenység és a feltöl-
tődés, a munka és a pihenés hadtestei állnak egymással szemben.  
A küzdőtéren azonban nem létezik valódi pihenés, ahogy feltöltődés 
sem, hiszen utóbbiak is a küzdelemnek, végső soron a teljesítmény 
logikájának vannak alávetve.

23	 Kerényi Károly, Az ünnep lényege, in uő, Halhatatlanság és Apollón-vallás. 
Ókortudományi tanulmányok 1918–1943, Magvető, Budapest, 1984, 333–369 
(346); idézi Han, A kiégés társadalma, 96.

24	 Han, A kiégés társadalma, 99.



323Ünnep a kiégés társadalmában: Byung-Chul Han a túltengő pozitivitásról  

Az ünnep visszahódítása

Byung-Chul Han valószínűleg kritikával illetné a fenti alcímet, hi-
szen a visszahódítás a célosság és a teljesítmény képzeteit hordozza 
magában, ami ellentétes az ünnep természetével. De mit tehetünk, 
ha nem lehet erővel visszaszerezni az ünnepet, ha az élet legfonto-
sabb dolgaihoz hasonlóan nem lehet kikényszeríteni, hogy az ünnep 
újra belépjen az életünkbe, és annak mindent átható része legyen?

Feltétlenül át kell gondolnunk egyénileg és társadalmilag az idő-
höz, a térhez, a produktivitáshoz és a korlátlan lehetőségekhez fűző-
dő viszonyunkat. Hogyan tudunk gátat szabni a túláradó pozitivi-
tásnak? Hol tudjuk megteremteni az a helyet és az időt, ahol a szent 
és a profán közti határvonal újból megjelenhet? Hogyan tudjuk az 
eseményeket átfordítani ünnepi formájukba?

Elsőként le kell mondanunk az élet valamennyi pillanatát meg-
határozó célszerűségről. Ez nem könnyű, hiszen ezzel túl kell lép-
nünk a teljesítménytársadalom logikáján, amely nem ismer ilyen 
céltól mentes pillanatokat. Másodszor fel kell ismerni azt a teret és 
az időt, ahol a szent és a profán közötti határvonal megjelenhet, ahol 
a túltengő pozitivitás teréből kiszakadhat a céltalan idő tere. Olyan 
helyet kell találni, amely ellenáll a teljesítménylogika kényszerítő 
erejének. Végül újra meg kell találnunk a rítusok erejét, melyek „sta-
bilizálják az életet”.25 Létrehozzák a „kommunikáció nélküli közös-
séget”, a „rezonanciaközösséget, [...] amely összhang, közös ritmus 
létrehozására képes”.26 Végül fedezzük fel az elavult dolgok – mely 
közé a rítusok nagy része is tartozik – jelentőségét is.27 Az elavult 
sokszor jelent gátat az életben, de gyakrabban szolgál mankóként 
azáltal, hogy valami láthatatlant tart életben, vagy valami elfeledet-
tet idéz elénk. Ahogyan nincs antibiotikum a figyelemzavar vagy a 

25	 Han, A rítus eltűnése, 11.
26	 Uo. 21; Csonta István, Ünnep-e az ünnep egy ismeretlen nyelven? A litur-

gikus népnyelv bevezetésének egyértelműsége, in Bodó Márta, Csonta 
István, Lukács Ottilia, Zamfir Korinna (szerk.), Ünneplő ember a közösség-
ben. Baráti köszöntőkötet Nóda Mózes tiszteletére, Szent István Társulat, 
Budapest, 2019, 98–107.

27	 Lukács Ottilia, „You Shall Tell Your Sons!” Studying the Bible by an Ancient  
Method, Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego 41.1 (2021) 35–50.



324 Kovács Gusztáv

depresszió ellen, ugyanúgy nincs recept arra, hogy az ünnep mikép-
pen jelenhet meg életünkben a katasztrófát megelőző mélységével 
és eredeti jelentésével. A számára megnyitott tér és idő, az újrafel-
fedezett rítusok azonban lehetőséget adnak arra, hogy a korábbi 
ünnepekhez köthető töredezett mozaikdarabok ne valami idegen 
jelentéshez, hanem az ünnep eredeti tapasztalatához vezessenek 
vissza minket.

Bibliográfia/Bibliography

Berger, Peter L., Der Zwang zur Häresie: Religion in der Pluralistischen 
Gesellschaft, Fischer, Frankfurt am Main, 1980.

Csizmady Adrienne, Kőszeghy Lea, A Covid–19-járvány hatása a 
lakáshasználati szokásokra és a lakásmobilitásra, in Csurgó 
Bernadett, Kovách Imre (szerk.), A Covid-19 járvány társadalmi 
hatásai, Társadalomtudományi Kutatóközpont, Budapest, 2023, 
98–120.

Csonta István, Ünnep-e az ünnep egy ismeretlen nyelven? A litur-
gikus népnyelv bevezetésének egyértelműsége, in Bodó Márta, 
Csonta István, Lukács Ottilia, Zamfir Korinna (szerk.), Ünneplő 
ember a közösségben. Baráti köszöntőkötet Nóda Mózes tisztele-
tére, Szent István Társulat, Budapest, 2019, 98–107.

Han, Byung-Chul, A kiégés társadalma, Typotex, Budapest, 2019. 
Han, Byung-Chul, A rítus eltűnése, Typotex, Budapest, 2023.
Kerényi Károly, Az ünnep lényege, in uő, Halhatatlanság és Apol-

lón-vallás. Ókortudományi tanulmányok 1918–1943, Magvető, Bu-
dapest, 1984, 333–369.

Kovács, Gusztáv, COVID-19 and Family Schedule, Family Forum 12 
(2023) 185–191, https://doi.org/10.25167/FF/4963. 

Lukács Ottilia, „You Shall Tell Your Sons!” Studying the Bible by an 
Ancient Method, Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolski-
ego 41.1 (2021) 35–50.

Miller, Daniel, Christmas: An Anthropological Lens, HAU: Journal of 
Ethnographic Theory 7.3 (2017) 409–442, https://doi.org/10.14318/
hau7.3.027. 



325Ünnep a kiégés társadalmában: Byung-Chul Han a túltengő pozitivitásról  

Pannenberg, Wolfhart, Mi az ember? Korunk antropológiája a teoló-
gia fényében, Egyházfórum, Budapest, 1991. 

Pawlak, Daria A., Arash Sahraie, Lost Time: Perception of Events 
Timeline Affected by the COVID Pandemic, PloS ONE 18.5 (2023) 
e0278250. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0278250. 

Santino, Jack, Commercialism, Capitalism, and Celebration, 
Traditiones 34.2 (2005) 43–54, https://doi.org/10.3986/Tradi-
tio2005340203. 

Sisti, Leuconoe Grazia, Danilo Buonsenso, Umberto Moscato, Gian- 
franco Costanzo, Walter Malorni, The Role of Religions in the 
COVID-19 Pandemic: A Narrative Review, International Journal of 
Environmental Research and Public Health 20.3 (2023), https://doi.
org/10.3390/ijerph20031691.





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.20

A misztika mint a kultusz és  
az értékek cseréjének útja 

a keresztény beteljesült  
nihilizmus korában

ANDRÁS ISTVÁN

Babeș–Bolyai Tudományegyetem,  
Római Katolikus Kar, Kolozsvár – Gyulafehérvár (RO)

istvan.andras@ubbcluj.ro

Posztmodern korunkat Nietzsche, Heidegger vagy Vattimo írásai 
alapján a beteljesült nihilizmus korának nevezhetjük, amelyet Isten 
halálának gondolata fémjelez, és amelyet az értékek elértéktelene-
dése, valamint az új értékek megtalálása mozgat.1 Így az értelem és a 
hit számára az egyetlen járható út a beteljesült nihilizmus útja lesz,2 
sőt nekünk, keresztényeknek is a keresztény nihilizmus útjára kell 
lépnünk. Ez az út, ez a korszak nem a megsemmisülés, nem a sem-
mibe hullás korszaka, nem is az istennélküliség útja, hanem valami 
új kezdete.3 Ez esély4 a kereszténységnek, mert újrafogalmazhatja 

1	 Vö. András István, Ancilla theologiae, avagy ancilla philosophiae: mistica 
libera, in Sárkány Péter, A keresztény beteljesedett nihilizmus margójára. 
A keresztény filozófia fogalma. Történeti és szisztematikus elemzések, Szent 
István Társulat, Budapest, 2023, 127–134. 

2	 Vö. András, Ancilla theologiae, 131–133.
3	 Vö. András István, Naplemente? (A modern kor metamorfózisa, vagyis a 

posztmodern), Studia Theologica Transsylvaniensia, 17.1 (2014) 7–22. 
4	 Vö. Gianni Vattimo, La fine della modernità, Garzanti, Milano, 2011, 172–189.



328 András István

értékeit.5 Ez lesz a keresztény beteljesült nihilizmus útja.6 A kérdés 
már csak az marad, hogy miképpen járható a nihilizmus útja.

E rövid tanulmányban arra szeretnék rámutatni, hogy miként 
lehet a misztika a keresztény beteljesült nihilizmus útja.

Beteljesült nihilizmus

Tételünk felvázolása után fontos tudatosítani, hogy a nietzschei és 
heideggeri szemlélettel élve a nihilizmus nem más, mint az európai 
ember legmélyén élő vágy, a törekvés az értékek felfedezésére és 
követésére. Ezt Heidegger a következőképpen fogalmazza meg: „A 
nihilizmus történelmi mozgás, nem pedig valami nézet vagy tan, 
melyet valaki képvisel. A nihilizmus Nyugat történetének alap-
mozgása. Ez a mozgás olyan mélyen zajlik, hogy kibontakozásának 
csakis világkatasztrófák lehetnek a következményei. A nihilizmus 
az újkor hatalmi övezetébe vont népek világtörténelmi mozgása.”7 
Később Heidegger hozzáteszi, hogy „a nihilizmus úgy jelenik meg, 
mint a nyugati történelem alapfolyamata, egyúttal és mindenekelőtt 
ennek a történelemnek a törvényszerűsége”.8 Alapjában véve tehát a 
nyugati ember nihilista.9 Nietzsche nihilizmusát vizsgálva Heideg-
ger megállapítja, hogy a nihilizmus atyjának az elgondolásában is 
ezt fedezhetjük fel, hiszen Nietzsche a „nihilizmust a nyugati tör-
ténelem belső logikájának gondolja”,10 mely állandóan az Igazságot 
keresi. Az értékek felfedezése hajtja az embert, de az ember sosem 
elégszik meg azzal, amit megtalált, mindig többet akar – ezért van 

5	 Az egyház mindig is vallotta, hogy a kor nyelvén kell közölni a dogmákat, 
hitigazságokat. Nem kidobni kell, csak újrafogalmazni, mert a legfőbb ér-
ték, a boldog, örök élet, minden kor számára vonzó. Mindenki örökké bol-
dogan akar élni (erről szólnak a mítoszok, a népmesék), és ezt a krisztusi 
örömhír meg tudja adni az embernek.

6	 Vö. Vattimo, La fine, 34–37; András, Ancilla theologiae, 133–134. 
7	 Martin Heidegger, Rejtekutak, ford. Ábrahám Zoltán et al., Osiris, Budapest, 

2006, 191.
8	 Uo. 195.
9	 Uo. 194.
10	 Uo. 195.



329A misztika mint a kultusz és az értékek cseréjének útja  

fejlődés –, így jut el odáig, hogy a már megtalált értékek elértéktele-
nednek, és más értékek veszik át helyüket. Más értékek kellenek.11 
A nihilizmus az értékek elértéktelenedéséről és új értékek teremté-
séről szól, hiszen Nietzsche maga is felismeri, hogy az elértéktele-
nedett világ helyébe új értékek12 kellenek, új értékek keletkeznek. 
A nihilizmus logikája megkívánja ezt. Nem maradhat üresen a régi 
értékek helye. Ez azért lehetséges, mert a véges emberi értelem a 
végtelen Értéknek mindig csak egy szegmensét képes megismerni. 
Soha nem képes teljesen befogadni, és lényegében ez a beteljesült 
nihilizmus lüktetése. 

Keresztény beteljesült nihilizmus13

Az értékek cseréje során joggal tehetjük fel a kérdést, hogy miért 
ne lehetne járható az az út, amely a kereszténység által elfogadott 
és Istenként tisztelt transzcendens különböző tulajdonságait vagy 
különböző megnyilatkozásait, vagy akár egyszerűen a belőle felfo-
gott igazságokat jeleníti meg. Ily módon a kereszténység nem eltűnik, 
hanem megújul. Ez nem valami új keletű hóbort, hiszen az egyház 
eddig is vallotta, hogy a hitigazságokat mindig a kor nyelvén kell el-
mondani. Ezzel az elgondolással ezt eleveníthetjük fel sajátos módon.

Ha már elfogadjuk azt, hogy az értékek cseréje lényegében pers- 
pektívaváltás, akkor azonnal megszületik a kérdés, hogy ki képes 
új perspektívákat (értékeket) felfedezni, és milyen út vezet el odáig. 

Az érték cseréjére jogosult filozófus?

Az érték észlelhetővé tevésében, követhetővé válásában igen nagy 
szerep jut a filozófusnak. Nietzsche meg van győződve arról, hogy 
a beteljesült nihilizmus korában az értékek cseréjét csak a filozófus 
képes véghez vinni.14 

11	 Vö. Friedrich-Wilhelm Nietzsche, A hatalom akarása (ford. Romhányi Tö-
rök Gábor), Chartaphilus, Budapest, 2002, 32–33.

12	 Vö. uo. 2–3.
13	 Erről bővebben lásd: András, Ancilla theologiae, 127–134. 
14	 Vö. Nietzsche, A hatalom akarása, 979–980.



330 András István

 Ámde jogosan feltételezhetjük, hogy a keresztény beteljesült ni-
hilizmus korában az igazi filozófus a misztikus: az az ember, aki az 
élmény léttapasztalatának a fényénél ragadja meg a legigazabb létet, 
és ragad meg belőle valamit, amit képes piedesztálra állítani, csak 
misztikus lehet. Évezredeken keresztül a filozófusok az Igazságot 
keresték, azt vélték öröknek, és az ehhez vezető utat az értelemnek 
tartották fenn. Az Igazság stabil, az értelem által is nehezen meg-
közelíthető, azonban ez a boldogságot adó,15 statikus soha fel nem 
fogható lét alapja nagy változáson ment át. Az Igazság eseménnyé 
vált.16 Az Igazság dinamizmus, mozgás lett, megjelenés, amihez már 
nemcsak az értelmen keresztül vezet az út, hanem számtalan más út 
is létezik, mint például a tapasztalás, az élmény vagy a misztika útja. 
A misztika azért emelkedik ki, mert egyrészt magába foglal minden 
más utat (még az értelem útját is), másrészt azért, mert mind a fi-
lozófia, mind a misztika a létre irányul: a misztika az Abszolútum-
ra, míg a filozófia a létalapra; a misztikus-kulturális tapasztalat 
ugyanaz, mint a filozófia.17 A lét és a tapasztalat mint mindennek az 
alapja18 fonja körül az embert és válik tudatos aktussá napjainkban.  
A misztikus kulturális tapasztalat megnyitja a filozófus megértését. 
Annak a filozófusnak a megértését, aki Salmann szerint a kultúra 
embere.19 A kultúra embere filozófus és misztikus, tehát ő képes az 
értékek cseréjére. 

15	 Vö. Lautner Péter, A szemlélődés kétféle leírása Arisztotelésznél, in  
Szeiler Zsolt (szerk.), Theória, szemlélődés, misztika, Szent István Társulat, 
Budapest, 2023, 26–32.

16	 Tulajdonképpen erről szól a keresztény tanítás is. 
17	 Vö. Elmar Salmann, Presenza e critica. Sulle affinità elettive tra filosofia e 

mistica, in Aniceto Molinaro, Elmar Salmann (szerk.), Filosofia e mistica. 
Itinerari di un progetto di ricerca, Pontificio Ateneo S. Anselmo, Roma, 1997, 
29–60 (33).

18	 Vö. Salmann, Presenza e critica, 33.
19	 Vö. Elmar Salmann, Passi e passaggi nel cristianesimo. Piccola mistagogia 

verso il mondo della fede, Cittadella Editrice, Assisi, 2011.



331A misztika mint a kultusz és az értékek cseréjének útja  

A misztika mint a kultusz és az értékek  
cseréjének útja

A misztika, bármely kultúra részeként is jelenik meg, jegyzi meg 
Kuminetz Géza, mindig a valláshoz kapcsolódik, sőt azt is mond-
hatjuk, hogy a vallásosság egyik legösszetettebb megnyilvánulása.20 
Mindez azért, mert nemcsak istenismeretként lép fel a tudatban, ha-
nem élményként is jelen van.21 Napjainkban pedig az élmény szinte 
mindennél fontosabb lett. Az élmény győzni látszik az értelemmel 
szemben; ami élményszerű, az kell, sőt mindig új és új élmény kell. 
Az élmények váltják egymást. Mégis, ha az élményt meg akarjuk 
érteni, rádöbbenünk, hogy az élmény lényegében nem más, mint tu-
datfolyamat (pl. az empirizmusban), „amennyiben a folyamatok hor-
dozója egy bizonyos lelkiállapotban fogja föl magát (akár tud erről, 
akár nem)”.22 Igazi élmény nincs gondolkodás nélkül, hiába állítjuk 
szembe az értelemmel, így az élmény a gondolkodás egyik folyama-
ta. „Világosan különbözik ugyan a puszta racionális, diszkurzív és 
elvont gondolkodástól, mivel nagy élmények pillanatában a tárgyi 
értékeket reflexiómentesen és konkrétan ragadjuk meg.”23 Az élmény 
nem mindig passzív, sok estben kötődik az alkotóvágyhoz,24 a tenni 
akaráshoz, a kitárulkozáshoz, a cselekvéshez, az üzenet átadásához. 
Az igazi élmény tehát egyesíti az értelemet és az érzelmet, és en-
nek kifejeződése a keresztény beteljesült nihilizmus misztikája. Sal-
mann elgondolásához visszatérve azt mondhatjuk, hogy a kultúra 
embere a liturgia rítusán, a kultuszon keresztül érti meg a létalapot.  
A liturgia maga kultusz még akkor is, ha napjainkban nem szeretik 

20	 Vö. Géza Kuminetz, Megfontolások a keresztény misztika fogalmáról, in 
Szeiler Zsolt (szerk.), Theória, szemlélődés, misztika, Szent István Társulat, 
Budapest 2023, 11–25 (11). 

21	 Vö. Flóris Kühár, A vallásbölcselet főkérdései, Szent István Társulat, Buda-
pest, 1930, 8–9. 

22	 Walter Brugger, Filozófiai lexikon,  Szent István Társulat, Budapest, 2005, 
111.

23	 Brugger, Filozófiai lexikon,  111.
24	 Vö. uo. 112.



332 András István

ezt hallani.25 Diósi megállapítja, hogy „A kultuszt átfogóan az Isteni 
megközelítéseknek, a vele való foglalkozás rögzített és rendszere-
zett formáinak gyűjtőfogalmaként lehet meghatározni”.26 Tehát a 
liturgia a kultusz szerves része lehet, de nem kizárólagos kultusz. 
Nem a kultusz teljessége. Így a liturgia kultuszán keresztül létrejön 
a kapcsolat, ahol az ember a tremendum et fascinans-ban megéli a 
Szenthez való viszonyát, a tőle való függést, a hozzá tartozását,27 
és kiragad belőle valamit, amivel táplálkozik, ami élteti. A kultusz 
fontos eleme az ünnepi étkezésre szóló meghívás, ahol a test is éltető 
táplálékhoz jut, de sokkal fontosabb a lélek táplálkozása, mely végső 
soron lehetővé teszi az értékek cseréjét, vagyis a perspektívavál-
tást,28 ami szinte minden esetben misztikus. 

Isten halálának a misztikájához tehát, ami a keresztény betelje-
sült nihilizmus, a kimozduló Létalap adja az új erőt, és a kultuszba 
keveredett kultúra embere fogalmazza meg a misztika által, aki a 
kultusz által találkozik a Szenttel. Ily módon, még ha sokan nem is 
értenek egyet ezzel,29 a kultusz értékhordozó, értékhordozóvá válik. 

Az érték mint platonikus idea is „végső függetlenségében önálló 
birodalmat alkot”.30 Az érték így világfeletti eszme, amit egyedül az 
ember érhet el. A legfontosabb érték maga a Lét.31 A létnek a külön-
böző megnyilvánulásai lesznek az ember számára elérhető értékek. 
Egy kissé másképpen látja ezt Heidegger, amikor azt írja: „Az érték 
lényege, hogy szempont. Az érték olyasmit jelöl, amit a szem meg-
ragad. Az érték az olyan látás szem-pontját jelenti, amely valamit 
célba vesz, vagy, ahogy mi mondjuk, valamire számít.”32 Így tehát 
a misztikába belemerülő kultúra embere valamit megsejt, valamit 
meglát az értékből. A misztika kultusza által abból a Létből sejt meg 

25	 Vö. Diósi Dávid, Bepillantás a liturgiateológiába, Jel, Budapest, 2022, 19.
26	 Uo. 24.
27	 Vö. Rudolf Otto, A szent, Osiris, Budapest, 1997; Diósi, Bepillantás a litur-

giateológiába, 24–25.
28	 Vö. Angela Ales Bello, Il senso del sacro. Dall’arcaicità alla desacralizzazi-

one, Castelvecchi, Roma, 2014, 59–74. 
29	 Erről lásd Byung-Chul Han, A rítus eltűnése, Typotex, Budapest, 2023. 
30	 Brugger, Filozófiai lexikon, 125.
31	 Uo. 126.
32	 Heidegger, Rejtekutak, 199.



333A misztika mint a kultusz és az értékek cseréjének útja  

valamit, mely mint a Szent tárulkozik fel előtte. Ez a megsejtés nem 
valami önző, önmaga hasznára szolgáló esemény, hanem a közösség 
számára életet és lüktetést biztosító valóság. A misztikusnak ezt 
nemcsak átélni, hanem értékként tolmácsolnia kell a közösség felé. 
Ezzel pedig nem szakad ki a közösségéből. A régiek ezt úgy fogal-
mazták meg, hogy a közösség számára esdik ki az Istent.

A kultuszban megjelenő Szent

Az Abszolútum, a Lét és Szent ugyanazon létalap különböző, kong-
ruens nevei. Így a kultúra embere a Szentből tud értéket kovácsolni, 
a találkozás, a megfogalmazás és a kimondás útján. A Szentet nem 
lehet teljesen megragadni; hiába hozunk létre új szavakat, mindig 
marad fehér folt, a Szent mindig absconditus (vö. Iz 45,14) marad. 
Erről írja Marion: „A Szent, amelyet saját mérhetetlen különállása 
őriz, sem szellem, sem az érzékek számára nem megragadható”.33 
Sőt bármennyire is horizontáljuk a Szentet, mindig vertikális ma-
rad.34 Ehhez viszont bátran hozzátehetjük, hogy a Szent megsejt-
hető, hagyja magát felfedezni, engedi, hogy az ember belemerít-
kezzen, így a Szent misztériumához létbizalom kapcsolódik. Eliade 
megjegyzi, hogy „az ember azért tud a szentről, mert az megnyilat-
kozik, és a profántól tökéletesen különbözőnek bizonyul”.35 A Szent 
feltárulkozása által a Szent hordozója mássá válik, anélkül, hogy 
feloldódna az Istenben, a Szent meg pontosan rajta keresztül tárul-
kozhat fel. 

33	 Jean-Luc Marion, A látható kereszteződése, ford. Cseke Ákos, Bencés Kiadó, 
Pannonhalma, 2013, 149.

34	 Erről bővebben lásd: András István, Horizontálódás, avagy a szent mai 
kultuszáról, Korunk 27.8 (2016) 89–95.

35	 Mircea Eliade, A szent és a profán, ford. Berény Gábor, Helikon, Budapest, 
2014, 8.



334 András István

A szent és a profán 

A szent fogalma Vattimo pensiero debole (gyenge gondolkodás)36 fo-
galma kapcsán újraértékelődik, és lehetőséget kínál a posztmodern 
embernek.37 Ezt húzza alá Heidegger is egy 1966-ban elhangzott in-
terjúban, amely halála után egy héttel jelent meg: csak egy Isten tud 
megmenteni.38 Ebben az interjúban Heidegger a technika és az em-
beri fejlődés mellett a transzcendens metafizikai problematikáját és 
létét tárgyalja, ami az emberi identitás magjára is kihat, sőt emberi 
identitásunk része. A természettől való elszakadás a vég felé vezető 
út, Heidegger pedig úgy látja, hogy szükségünk van a transzcendens 
Istenre. Ez találkozik Nietzsche elgondolásával, aki vallotta, hogy az 
Érték helyét nem lehet kitörölni, szükségünk van rá, csupán újra kell 
fogalmaznunk; új értékként kell előtárnunk. 

A fentiekből láthatjuk, hogy a keresztény beteljesült nihilizmus 
korában az érték cseréje a kultuszon keresztül valósulhat meg. De 
hogyan? A válaszhoz a kulcs a szent és vallásos közötti kapcsolat 
megértése,39 vagyis a szent és profán közötti feszültség normalizá-
lása. A vallásosság a kultúra fejlődéséhez vezetett egészen addig, 
amíg a vallásosság maga nem szorult háttérbe. Addig, ameddig a 
szent és profán jól elkülönült egymástól, és mindegyik betöltötte a 
maga területét, nem akarva átvenni a másik helyét és szerepét. A 
két színtér lényegében egymás ellentéte, ahogyan azt Eliade meg-
jegyzi,40 és a kettő lüktetése adja az életet. Amikor a kettő keveredik, 
vagy mindkettő a másik szerepét szeretné betölteni, a pólusok nem 
felcserélődnek, hanem eltűnnek, összeomolnak. A szekularizáció 
meghagyja ugyan a szent fogalmát, de messze akarja űzni a kul-
túrától és a kultusztól. Vagy a kultusszal együtt el akarja tüntetni, 

36	 A pensiero debole Vattimo egyik kulcsfogalma. Vö. Gianni Vattimo, Di-
alettica, differenza, pensiero debole, in Gianni Vattimo, Pier Aldo Rovatti 
(szerk.), Il pensiero debole, Feltrinelli, Milano, 2010, 19–28. 

37	 Vö. Ales Bello, Il senso del sacro, 11.
38	 Ez a könyv (interjú) címe is. Vö. Martin Heidegger, Ormai solo un Dio ci può 

salvare. Intervista con lo Spiegel (szerk. Alfredo Marini), Guanda, Parma, 
2011.

39	 Vö. Ales Bello, Il senso del sacro, 12–13.
40	 Eliade, A szent és a profán, 8.



335A misztika mint a kultusz és az értékek cseréjének útja  

más, alternatív emberi kultusszá alakítva. Mégis ebben a különös 
helyzetben a Szent mint létalap közli magát, pontosan a kultuszon (a 
megtépázott kultuszon) keresztül. Vagy akár még az új kultuszokon 
keresztül is, amennyiben megmarad a vertikalitás dimenziója. Így 
történhet meg, hogy a vallásos tapasztalat felhígul; különböző sze-
rek hatására (extázis, élmény stb.) vallási tapasztalatokhoz hasonló 
szintre juthat az ember, és ezzel azt hiheti, hogy a Szentből merít és 
belőle táplálkozik.41 Ezt Diósi úgy fogalmazza meg, hogy „a rituális 
rendszerek sokfélesége, mely korunk emberének úton-útfélen fel-
kínálja magát, a szent koncepciójának a sokféleségéhez vezetett”.42 
Mindenkinek lehet kapcsolata a transzcendenssel, és ennek egyik 
lehetséges módja a kultusz által teremtett kapcsolat. Ez a szent pa-
radoxonja, ami a liturgia, illetve a kultusz szemével érthető csak.43 
Ezért van szükség a filozófus-liturgikus-misztikusra, aki lényegében 
a kultúra embere. 

Ebben a felismerésben nagy szerepet játszik a hermeneutika. 
A hermeneutika mint a lét egésze perspektívájának bennünk rejlő 
lehetősége segít minket. Vattimo szerint a hermeneutika feladata, 
hogy minél jobban megközelítse a lényeget,44 hogy minél többet fel-
fogjunk a Végtelenből. A hermeneutika az igazságot értelmezi, de 
olyan mértékben, amennyiben személyes rekonstrukció,45 és az új 
értékek megragadása. Így újra a létből válik értékké valami, éppen 
az aktuális kor nyelvén. A kultusz belépni enged egy narratív cik-
likus folyamatba, melynek eredményeként a szimbolikus értelme-
zés segítségével életet, mozgást indít. Értéket állít. Így a kultuszon 
keresztül állíthatunk értéket. Pontosabban a kultuszt végző, átélő 

41	 Emberi létünk, testiségünk velejárója, nem tudjuk eltüntetni, még a hyper- 
embernek is szüksége van erre. Vö. Pierre Lévy, Il virtuale. La rivoluzione 
digitale e l’umano (ford. M. Colò et al.), Raffaello Cortina, Milano 1997, 43–62.

42	 Diósi, Bepillantás a liturgiateológiába, 23.
43	 Napjainkban a rítust mint a kultusz részét fel akarjuk gyorsítani, pedig 

ez a narratív folyamat nem felgyorsítható. A rítus kommunikáció nélküli 
közösséget hoz létre és azt belekapcsolja a Szentbe. Együtt lélegezhetünk 
a Szenttel, amit ő kilélegez, azt mi beszívjuk. Vö. Han, A rítus eltűnése, 24.

44	 Vö. Gianni Vattimo, Oltre l’interpretazione, Editori Laterza, Roma – Bari, 
2002, 137.

45	 Vö. Vattimo, Oltre l’interpretazione, 133.



336 András István

személy lesz erre képes. A hermeneutika tehát az értékek felállítá-
sában a kultuszon keresztül valósul meg, ahol a misztika is tetten 
érhető, de ahol a személynek és a közösségnek is érintkeznie kell a 
Szenttel. 

Következtetések

Elmondhatjuk, hogy a keresztény beteljesült nihilizmus korszaká-
ban a kultusz fontos szerepet játszik, mert a misztikában elmélyülő 
ember kapcsolódhat az Értékhez/Szenthez, ahonnan új értéket me-
ríthet és állíthat társadalma elé. Mivel ez a nihilizmus az értékek 
állandó cseréjében látja a nyugati ember lényegét, fontos, hogy mi, 
keresztények is megragadjuk a lehetőséget, és a Szentből mint vég-
telen igazságból új értékeket ismerjünk és ismertessünk meg. Ezt 
nevezhetjük perspektívaváltásnak is, de tudatában kell lennünk, 
hogy e perspektíva forrása a kultuszon keresztül megjelenő misz-
tika lehet.

Bibliográfia/Bibliography

Ales Bello, Angela, Il senso del sacro. Dall’arcaicità alla desacralizza- 
zione, Castelvecchi, Roma, 2014.

András István, Ancilla theologiae, avagy ancilla philosophiae: misti-
ca libera, in Sárkány Péter, A keresztény beteljesedett nihilizmus 
margójára. A keresztény filozófia fogalma. Történeti és szisztema-
tikus elemzések, Szent István Társulat, Budapest, 2023, 127–134.

András István, Horizontálódás, avagy a szent mai kultuszáról, Ko-
runk 27.8 (2016) 89–95.

András István, Naplemente? (A modern kor metamorfózisa, vagyis 
a posztmodern), Studia Theologica Transsylvaniensia, 17.1 (2014) 
7–22. 

Brugger, Walter, Filozófiai lexikon, Szent István Társulat, Budapest, 
2005.

Diósi Dávid, Bepillantás a liturgiateológiába, Jel, Budapest, 2022.



337A misztika mint a kultusz és az értékek cseréjének útja  

Eliade, Mircea, A szent és a profán, ford. Berény Gábor, Helikon, Bu-
dapest, 2014.

Han, Byung-Chul, A rítus eltűnése, Typotex, Budapest, 2023. 
Heidegger, Martin, Ormai solo un Dio ci può salvare. Intervista con lo 

Spiegel (szerk. Alfredo Marini), Guanda, Parma, 2011.
Heidegger, Martin, Rejtekutak, ford. Ábrahám Zoltán et al., Osiris, 

Budapest, 2006.
Kuminetz Géza, Megfontolások a keresztény misztika fogalmáról, in 

Szeiler Zsolt (szerk.), Theória, szemlélődés, misztika, Szent István 
Társulat, Budapest 2023, 11–25.

Kühár Flóris, A vallásbölcselet főkérdései, Szent István Társulat, Bu-
dapest, 1930.

Lautner Péter, A szemlélődés kétféle leírása Arisztotelésznél, in 
Szeiler Zsolt (szerk.), Theória, szemlélődés, misztika, Szent István 
Társulat, Budapest, 2023.

Lévy, Pierre, Il virtuale. La rivoluzione digitale e l’umano (ford. M. Colò 
et al.), Raffaello Cortina, Milánó, 1997.

Marion, Jean-Luc, A látható kereszteződése, ford. Cseke Ákos, Bencés 
Kiadó, Pannonhalma, 2013.

Nietzsche, Friedrich-Wilhelm, A hatalom akarása (ford. Romhányi 
Török Gábor), Chartaphilus, Budapest, 2002.

Otto, Rudolf, A szent, Osiris, Budapest, 1997.
Salmann, Elmar, Passi e passaggi nel cristianesimo. Piccola mista-

gogia verso il mondo della fede, Cittadella Editrice, Assisi, 2011.
Salmann, Elmar, Presenza e critica. Sulle affinità elettive tra filo-

sofia e mistica, in Molinaro, Aniceto, Salmann, Elmar (szerk.), 
Filosofia e mistica. Itinerari di un progetto di ricerca, Pontificio 
Ateneo S. Anselmo, Roma, 1997, 29–60.

Vattimo, Gianni, Dialettica, differenza, pensiero debole, in Vattimo, 
Gianni, Rovatti, Pier Aldo (szerk.), Il pensiero debole, Feltrinelli, 
Milano, 2010.

Vattimo, Gianni, La fine della modernità, Garzanti, Milano, 2011.
Vattimo, Gianni, Oltre l’interpretazione, Editori Laterza, Roma – Bari, 

2002.





Angyalok és szentek





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.21

Angyali üdvözletek  
a Jakab-evangéliumban.
 Teológiai és ikonográfiai 

megközelítések

ZAMFIR KORINNA 

Babeș–Bolyai Tudományegyetem,  
Római Katolikus Teológia Kar, Kolozsvár (RO)

emilia.zamfir@ubbcluj.ro

Nóda Mózesnek, akinek három Mária-ünnep különösen kedves:  
Gyümölcsoltó Boldogasszony, Sarlós Boldogasszony  

és Kisboldogasszony

A legkorábbi Mária-ünnep, Urunk születésének hírüladása, korábbi 
nevén az Annuntiatio Beatae Mariae Virginis, az 5. században ala-
kult ki keleten. Bibliai alapja a Lukács-evangélium elbeszélése az an-
gyali üdvözletről (Lk 1,25-38),1 azonban az ünnephez fűződő (főként 

1	 Nóda Mózes, Liturgika. Szentmise, zsolozsma, szentségek. Keresztény 
szimbólumok, Kolozsvári Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 22009, 158; Theodor 
Maas-Ewerd, Verkündigung des Herrn IV. Liturgisch, LThK 10., 687–688.  
A nyugati egyház kezdetben a karácsony előtti vasárnapon emlékezett 
meg az annunciációról; a március 25-i dátum a 7. században rögzült (a 656-
os toledói zsinat utal az ünnepre; Rómában I. Szergiusz pápa vezeti be). 
Az ünnep két ötödik századi tanúja Proklosz konstantinápolyi pátriárka 
harmadik homíliája a megtestesülésről (PG 65,703–708, a csodás szülést is 
kiemeli), és a Szeleukiai Baszileiosz püspöknek tulajdonított 39. homília 



342 Zamfir Korinna

keleti) liturgikus szövegek és a képi ábrázolások jelentős része a Ja-
kab-evangéliumra vezethető vissza. E tanulmányban a Máriának 
szóló angyali üdvözlet jeleneteit vizsgálom a Jakab-evangéliumban, 
majd azok képi recepcióját tekintem át. Ezt követően megfogalma-
zok néhány következtetést az írás liturgikus-ikonográfiai hatásáról.

A Jakab-evangélium

A Jakab-(proto)evangélium [JE]2 az egyik legnépszerűbb kora keresz-
tény írás. A szinoptikus gyermekségtörténeteket továbbgondolva 

az angyali üdvözletről (εἰς τὴν εὐαγγελίσμὸν τῆς Θεοτόκου, PG 85,425–452, 
egy bibliai hivatkozásokkal átszőtt teológiai értekezés a megtestesülés-
ről). Az ünnep március 25-i ünneplésének tanúja a 6. századi Efezusi Áb-
rahám püspök homíliája: Martin Jugie, Abraham d’Éphèse et ses écrits, 
Byzantinische Zeitschrift 22 (1913) 37–59; R.A. Fletcher, Celebrations at 
Jerusalem on March 25th in the Sixth Century A. D., Studia Patristica V. 
Papers Presented to the Third International Conference on Patristic Studies 
Held at Christ Church, Oxford, 1959, III: Liturgica, Monastica et Ascetica, 
Philosophica, szerk. F. L. Cross et al. (1962), 30–34; Dragoş Boicu, Praznicul 
Bunei Vestiri în omiliile Sfântului Petru Chrysologul, in Daniel Buda et al. 
(szerk.) Jertfelnicie în apostolat, didascalie și liturghisire. Prinos de cinstire 
adus Înaltpreasfințitului Părintelui nostru Dr. Laurenţiu Streza, Arhiepis-
copul Sibiului și Mitropolitul Ardealului, la împlinirea vârstei de 75 de ani, 
Andreiana, Sibiu, 2022, 580–591.

2	 Constantinus de Tischendorf, Evangelia Apocrypha, adhibitis plurimus co-
dicibus Graecis et Latinis, Hermann Mendelssohn, Leipzig, 1876, 1–50; Émile 
Amann, Le Protévangile de Jacques et ses remaniements latins, Letouzey 
et Ané, Paris, 1910; Émile de Strycker, La forme la plus ancienne du  
Protévangile de Jacques. Recherches sur le papyrus Bodmer 5 avec une éditi-
on critique du texte grec et une traduction annotée, Société des Bollandistes, 
Bruxelles, 1961; George Themelis Zervos, The Protevangelium of James I. 
Greek Text, English Translation, Critical Introduction; II. Critical Questions 
of the Text and Full Collations of the Greek Manuscripts, T&T Clark, London 
– New York, 2019, 2022; J. Keith Elliott, The Apocryphal New Testament. 
A Collection of Apocryphal Christian Literature in an English Translation, 
Oxford University Press, Oxford, 1993 (repr. 2005), 57–67; Lily Vuong, The 
Protevangelium of James (Early Christian Apocrypha 7), Cascade Books, 
Eugene, OR, 2019; J. K. Elliott, Patricia M. Rumsey, The Protevangelium of 
James, Brepols, Turnhout, 2022; Ronald F. Hock, The Infancy Gospels of Ja-
mes and Thomas, Polebridge, Santa Rosa, CA, 1995, 1–81; Silvia Pellegrini, 



343Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

megírja Mária szüleinek, fogantatásának, születésének, gyermek-
korának és Józseffel való eljegyzésének történetét, újraírja az an-
gyali üdvözletet, illetve harmonizálja és kiegészíti Jézus Máténál 
és Lukácsnál olvasható születésének történetét. A JE valószínűleg 
a második század második felében íródott.3 A későbbi gyermekség- 
evangéliumok (Pszeudo-Máté, az Arab gyermekségevangélium, az 
Örmény gyermekségevangélium)4 felhasználták a JE-ot, és továb-
bírták Mária, illetve Jézus gyermekségtörténetét.

Az elbeszélés és bibliai motívumai 

A JE-ban három egységet szoktak megkülönböztetni.5 Az első 
rész (Mária születése) Mária szüleinek, Annának és Joákimnak a 

Das Protevangelium des Jakobus, in Christoph Markschies, Jens Schröter 
(szerk.), Antike christliche Apokryphen in deutscher Übersetzung. I: Evange-
lien und Verwandtes, Teilband 2, Mohr Siebeck, Tübingen, 2012, 903–929. 
Magyarul: Jakab-ősevangélium (ford. Ladocsi Gáspár), in Vanyó László 
(szerk.), Apokrifek (Ókeresztény Írók 2), Szent István Társulat, Budapest 
21988, 328–343; Jakab protoevangéliuma (ford. Szepessy Tibor), in Döröm-
bözi János, Adamik Tamás, Csodás evangéliumok (Apokrif iratok), Telosz, 
Budapest, 1998, 5–17. 

3	 Pellegrini, Protevangelium, 907–907; Elliott, Rumsey, Protevangelium, 
40–42, Lily Vuong a második század vége–harmadik százada eleje mellett 
érvel: Gender and Purity in the Protevangelium of James (WUNT 2.358), 
Mohr Siebeck, Tübingen, 2013, 58.

4	 Pszeudo-Mátéról a továbbiakban lesz szó. A JE és az Örmény gyermek-
ségevangélium párhuzamos terjedéséről és összehasonlításáról: Mari 
Mamyan, The Protevangelium of James in the Context of the ‘Armenian 
Gospel of the Infancy’, in Jan N. Bremmer, J. Andrew Doole, Thomas R. 
Karmann, Tobias Nicklas, Boris Repschinski (szerk.), The Protevangelium 
of James, Peeters, Leuven, 2020, 249–263. Az Arab gyermekségevangéli-
umról: Maria Josua, Friedmann Eissler, Das arabische Kindheitsevange-
lium, in Christoph Markschies, Jens Schröter (szerk.), Antike christliche 
Apokryphen in deutscher Übersetzung. I: Evangelien und Verwandtes, Teil-
band 2, Mohr Siebeck, Tübingen, 2012, 963–983.

5	 A JE egysége vitatott. Legalább a Zakariás-epizódot későbbi kiegészítés-
nek tekintik, noha a P.Bodm. V is tartalmazza: Jan N. Bremmer, Author, 
Date and Provenance of the Protevangelium of James, in Jan N. Bremmer 
et al. (szerk.), The Protevangelium of James, Peeters, Leuven, 2020, 49–70 
(51). Zervos összetett szerkesztéstörténetet vázol fel: az eredeti elbeszélés 



344 Zamfir Korinna

történetével indít, elbeszéli Mária rendkívüli fogantatását, születé-
sét és gyermekkorát, felnevelkedését, majd rátér Józseffel való el-
jegyzésére és az angyali üdvözletre (1–16). A hároméves Máriát szü-
lei felviszik a templomba, és ott nevelkedik. Miután a tizenkettedik 
évét betölti, rituális tisztasági megfontolásokból el kell hagynia a 
szentélyt. Isteni jel nyomán6 a szüzet Zakariás főpap József gond-
jaira bízza. A papok elhatározzák a templom függönyének elkészí-
tését, és a feladatot a Dávid házából való szüzekre bízzák. Ebben az 
összefüggésben olvasható a két angyali üdvözlet Máriának. Mária 
meglátogatja Erzsébetet. Józsefnek angyal nyilatkoztatja ki Mária 
titkát. A keserű víz próbája igazolja Mária és József ártatlanságát a 
főpap előtt.7 A második, rövidebb egység Jézus születését beszéli el 
(17/18–20). A népszámlálás miatt Józsefnek és Máriának Betlehembe 
kell mennie. A gyermeket váró pár egy barlangban húzódik meg. 
József elindul bábát keresni. Ámulva számol be arról, hogy a világ 
és az idő megáll Jézus születésekor.8 A barlangnál csodás felhő- és 
fényjelenséget lát. A fény elrejti Jézus csodás születését. A bába egy 
Szalomé nevű asszonynak elbeszéli, hogy a szűz csodásan szült. 
Szalomé kételkedik, de vizsgálata igazolja, hogy Mária a születés 
után is szűz maradt. A napkeleti bölcsek hódolnak az újszülött király 
előtt. Heródes elrendeli a kétévesnél kisebb gyermekek meggyilko-
lását. A megnyíló szikla elrejti a menekülő Erzsébetet és gyermekét. 
Az utolsó szakasz Zakariás meggyilkolását beszéli el (21–22).

(Genesis Mariae) zsidó-keresztény körökben született, és nem tükrözte a 
kanonikus evangéliumok hatását vagy akár ismeretét. Ezt egészítette vol-
na ki két további szerző/szerkesztő (Protevangelium I., 19–169). Az írásban 
kétségtelenül vannak szerkesztésre utaló egyenetlenség (de Strycker, 
Forme, 404–412; Zervos, Protevangelium I., 23–126), de Zervos javaslata 
meglehetősen bonyolult.

6	 József botjából galamb röppen fel és fejére száll. Az epizód háttere a Num 
17,16-23, ill. Mk 1,10 párh. 

7	 József nem a féltékeny, esetleg megcsalt férj szerepében jelenik meg, ha-
nem a házasságtöréssel gyanúsított asszony társaként, akit azzal vádol-
nak, hogy Máriával törvénytelen kapcsolatot kezdett, és gyermekének 
apja. Megan Nutzman, Mary in the Protevangelium of James: A Jewish 
Woman in the Temple?, Greek, Roman and Byzantine Studies 53.3 (2013) 
551–578 (562). 

8	 Az epizód nem található meg a harmadik századi Bodmer V. papiruszban.



345Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

Az elbeszélést átszövik a bibliai motívumok. A szerző ismeri és 
harmonizálja a kanonikus evangéliumok gyermekségtörténetét. 
Emellett azonban a JE nagyon sokat merít a Septuagintából. Joachim 
és Anna a gyermektelen pár típusát testesíti meg, amely keserű-
ségében Istenhez könyörög és meghallgatásra talál, mint Ábrahám 
és Sára, illetve Elkána és Hanna. A gyermektelen Joákim Ábrahám 
történetét idézi fel,9 Anna pedig, gyermekért könyörögve, Sára pél-
dájára hivatkozik.10 Gyermektelensége miatt gúny tárgyává válik; 
szolgálója megveti, mert az Úr bezárta méhét.11 

Akárcsak Hanna (LXX: Anna), Joákim felesége is gyermekért 
könyörög, és ígéretet tesz, hogy az ajándékul kapott gyermeket fel-
ajánlja Isten szolgálatára (JE 2.4; 1Sám 1,10-12). Mária gyermekkora 
a kis Sámuel történetét idézi fel. Akárcsak Hanna és Elkána, Anna 
és Joákim is teljesíti ígéretét, hogy gyermekét Istennek ajándékozza, 
de csak azután viszik fel a szentélybe, hogy az anya elválasztotta 
(1Sám 1,21-23.24-27; JE 7.1-2). A gyermek a szentélyben nevelkedik, és 
az isteni kiválasztás jelei nyilvánulnak meg rajta (1Sám 2,26; 3,1-18; 
JE 7,3–8,1). Máriának is mennyei hang adja tudtul kiválasztottságát, 
és küldetése megvalósításában a szentély papja játszik szerepet. 

Az angyal ígérete Annának Mánoáh gyermektelen felesége ese-
tét is felidézi, akinek az Úr angyala hírül adja Sámson születését 
(Bír 13,2-7; itt is az angyal közvetlenül a leendő anyát szólítja meg, 
13,5). Akárcsak az említett bibliai elbeszélésekben, vagy Zakariás és 
Erzsébet lukácsi történetében, a születendő gyermek fontos szerepet 
fog betölteni Isten tervében. Ezektől eltérően azonban itt egy lány 
lesz Isten terve kibontakozásának az eszköze.

9	 Ábrahámot Isten „késő öregkorában ajándékozta meg fiával, Izsákkal” (1.3). 
Ezt követően szomorúságában Joákim kivonul a pusztába, hogy ott negy-
ven nap és negyven éjjel böjtöljön és imádkozzon (1.4, akárcsak Jézus, Mt 
4,2).

10	 JE 2.4: „hallgasd meg könyörgésemet, ahogyan megáldottad ősanyánkat, 
Sárát, hiszen fiúval ajándékoztad meg, Izsákkal!”

11	 JE 2.3; vö. Gen 16,4b; 1 Sám 1,6. A szolgáló neve a kéziratokban eltérő 
(Tischendorf, Evangelia Apocrypha, 5: Ἰουδίθ; Elliott, The Apocryphal 
New Testament, 57: Judith / Euthine; Elliott, Rumsey, Protevangelium, 
69–70, vö. 12 (Ἰουθίνη / Euthine); a bevezetőben Justhine, i. m., 45). A két 
magyar fordításban (Ladocsi és Szepessy) Judit.



346 Zamfir Korinna

A Septuagintára tett utalásokon túl az elbeszélésben jelentős he-
lyet foglal el a Templom, a papság, illetve fontos szerepet játszanak 
a zsidó előírások és rituális megfontolások.12 Az írás nem tartalmaz 
zsidóellenes felhangokat. Pozitívan szól Izraelről és vallási hagyo-
mányairól. Mária élete a jeruzsálemi templomhoz kötődik.13 A szer-
ző sokféle módon arra törekszik, hogy beillessze Jézus családjának 
történetét Izrael történetébe, és ezzel hidat teremt a zsidóság szent 
iratai és vallási hagyományai és a kereszténység között. Mindezek 
alapján valószínű, hogy a JE zsidó-keresztény közeget feltételez.14 
Keletkezési helye Szíria vagy Egyiptom.15 

12	 A JE nagy hangsúlyt helyez Mária tisztasága megőrzésére. Anna csak a 
szüléssel járó tisztátalansága elteltével szoptatja őt. Az írás kiterjeszti a 
Templom szentségét és a rituális előírásokat Anna hajlékára, ahol Mária 
felcseperedik. Mária hálószobája is szentéllyé válik. Semmi és senki tisz-
tátalan nem érintheti (6.1-3). Vuong, Gender and Purity, 92, 70–106, 120–133; 
Elliott, Rumsey, Protevangelium, 47.

13	 A zsidó háttérnek ellentmondhat, hogy Mária a szentélyben nő fel. A rész-
let nem a történetiség szempontjából releváns, hanem a gyermek Sámuel 
történetével való párhuzama miatt. Az írás ezzel is Mária kiválasztottsá-
gát, üdvtörténeti szerepét és rendkívüli tisztaságát fejezi ki. Ugyanakkor 
Nutzman szerint a részlet összhangba hozható a zsidó, közelebbről a rab-
binikus hagyományokkal, amelyek szerint a nők három csoportja tartóz-
kodhatott a templomkörzetben: a házasságtöréssel vádolt nők a keserű 
víz próbája idején, a templom függönyének szövésére kiválasztott lányok, 
és a nazír nők. Mária mindhárom kategóriába besorolható (Mary, 551–578). 
Szkeptikusabb e lehetőségekkel kapcsolatban Léonie J. Archer, The Role 
of Jewish Women in the Religion, Ritual and Cult of Graeco-Roman Pa-
lestine, in Averil Cameron, Amélie Kuhrt (szerk.), Images of Women in 
Antiquity, Routledge, London, 1993, 273–287 (279); Elliott, Rumsey, Prote-
vangelium, 41.

14	 Tobias Nicklas, Israel, der Tempel und der theologische Ort des Prote-
vangelium Jacobi, in Jan N. Bremmer et al. (szerk.), The Protevangelium 
of James, Peeters, Leuven, 2020, 133–158; Jens Schröter, Fortschreibung 
und Adaption früher Traditionen über die Geburt Jesu im Protevangelium 
Jacobi, ugyanabban a kötetben, 71–95 (83–87).

15	 Pellegrini, Das Protevangelium, 909. Szíria: Vuong, Gender, 194–239 (a JE 
a szír kereszténység aszketikus hagyományát és a zsidó rituális tisztasá-
gi eszmény maradandó hatását tükrözi; közel áll a szíriai dokétizmus-, ill. 
markionizmusellenes írásokhoz); Elliott, Rumsey, Protevangelium, 38–39. 
Egyiptom: De Strycker, Forme, 419–423; Bremmer, Author, 49–70.



347Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

A JE jelentősége és recepciója

A JE több a kegyes kíváncsiságot kielégítő gyermekségtörténetnél.16 
Egyik nyilvánvaló célja a szűzi születés alátámasztása. Az írás sze-
repet játszott Mária örök szüzessége17 és áttételesen Jézus istensége 
megerősítésében.18 

A Szűz életére és szentségére összpontosítva, a JE a Mária-tiszte-
let egyik legkorábbi tanúja, illetve megalapozója. Több ünnep a JE-
ban gyökerezik: Mária születése, Mária bemutatása a templomban, 
Szent Joákim és Szent Anna ünnepe, keleten Szent Anna foganása, 
nyugaton pedig a Szeplőtelen fogantatás ünnepe.19 Az írás nagy ha-
tást gyakorolt a keresztény ikonográfiára Joákim és Anna története, 
Mária gyermekkora, az angyali üdvözlet, valamint Jézus születése 
képi megjelenítéseit tekintve.

A keleti egyházban az írás népszerűsége és hatása töretlen volt, 
amint azt nagyszámú görög nyelvű kézirata, számos fordítása, to-
vábbá az általa ihletett ünnepek, a liturgikus szövegek (homíliák, 
válaszos zsoltárok) és ábrázolások tanúsítják.20 Nyugaton azonban 
Jeromos, majd a hatodik századi Decretum Gelasianum az apokrifek 
közé sorolta és elvetette,21 és ezzel az írás hosszú ideig feledésbe 

16	 A JE műfajának és céljainak áttekintéséről (Mária-enkómium, apologetikus 
mű, amely Mária szüzességét, Mária és Jézus méltóságát védi, az evangéli-
umokat kiegészítő, a kora keresztények érdeklődését kielégíteni akaró írás, 
a Mária-tisztelet helyeit hagiográfiai legandaként megalapozó mű): Hock, 
Infancy, 14–20; Elliott, Rumsey, Protevangelium, 30–33.

17	 Thomas R. Karmann, Apokryph oder doch geradezu kanonisch? Zur Re-
zeption des Protevangelium Jacobi im antiken Christentum, in Jan N. 
Bremmer et al., The Protevangelium of James, Peeters, Leuven, 2020, 1–48 
(12–13, 16–17).	

18	 A JE Jézus csodás fogantatásával magyarázza, hogy a Magasságbeli Fia 
(11.2-3, a Lk 1,31-32-től eltérően, amely nem állapít meg oksági viszonyt).

19	 A keleti egyházban: Karmann, Apokryph, 34–35; Schröter, Fortschrei-
bung, 71–95 (72–74). A nyugati egyházban: Thomas O’Loughlin, The Pro-
toevangelium of James and the Modern Roman Rite: A Case Study in the 
Structure of Liturgical Memory, Anaphora 3.2 (2009) 57–80.

20	 A keleti recepcióról: Karmann, Apokryph, 15–23, 32–36. Az ikonográfiáról 
a továbbiakban lesz szó.

21	 Ernst von Dobschütz, Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis et 
non recipiendis in kritischem Text (TU 38.4), Hinrichs, Leipzig, 1912, 50 



348 Zamfir Korinna

merült. A JE szövegének újrafelfedezésére és első kiadására csak a 
16. században került sor.22 Azonban a középkorban a JE hatása köz-
vetve Nyugaton is fennmaradt, elsősorban a (valószínűleg 7. század 
eleji) latin Pszeudo-Máté evangélium [PM] által,23 továbbá a PM-t fel-
dolgozó középkori írások, a Libellus de Nativitate Sanctae Mariae (9. 
sz.), a Speculum Historiale (Beauvais-i Vincent enciklopédikus műve, 
a Speculum Maius harmadik része, 13. sz.) és Jacopo da Voragine 
Arany Legendája (13. sz.) révén. E latin nyelvű forrásokon keresztül 
a JE nagy hatást gyakorolt a középkori jámborságra és művészetre.24 

A Pszeudo-Máté evangélium (Liber de Infantia vagy Historia de 
Nativitate Mariae et de Infantia Salvatoris) jelentős szerepet játszott 
a JE elbeszélésének átmentésében a nyugati egyházba.25 A mű ötvö-
zi, átdolgozza és kiegészíti a JE-ot és a Tamás-gyermekségevangé-
liumot. Néhány részlettel bővíti Joachim és Anna, valamint Mária 
történetét. Mária szüzessége még hangsúlyosabb. Máriát Abjatár fő-
pap saját fia feleségének szeretné, azonban Mária elutasítja, mivel 

(valószínűleg a JE-ra utal az „Evangelium nomine Jacobi minoris”). 
22	 Az írás nyugati recepciójáról és kiadástörténetéről: Tischendorf, Evan-

gelia Apocrypha, xii–xv; Pellegrini, Protevangelium, 909–910; Karmann, 
Apokryph, 1–4, 23–32, 36–40; Zervos, Protevangelium II., 2–14.

23	 Oliver Ehlen, Das Pseudo-Matthäusevangelium, in Christoph Markschies, 
Jens Schröter (szerk.), Antike christliche Apokryphen in deutscher Über-
setzung. Bd. I/2: Evangelien und Verwandtes, Mohr Siebeck, Tübingen, 2012, 
983–1002 (984–985).

24	 A PM hatástörténetéről: Ehlen, Pseudo-Matthäusevangelium, 986 (a 
9–14. század között keletkezett számos írás révén); Elliott, The Apocry-
phal New Testament, 84; Anne Robertson, Remembering the Annuncia-
tion in Medieval Polyphony, Speculum 70 (1995) 275–304 (277); Karmann,  
Apokryph, 37–40. 

25	 A PM tud arról, hogy Jeromos elvetette a JE gyermekségtörténetét, de ezt 
úgy védi ki, hogy a mű elejére beiktatja Cromatius és Heliodorus püspö-
kök fiktív levelezését Jeromossal. Ezek szerint Mária, ill. a Megváltó gyer-
mekségtörténetét Máté apostol írta volna héberül, és titkosnak szánta, de 
Jeromos beleegyezik, hogy a szent életű püspökök kérésére lefordítsa, a 
Megváltó iránti szeretetből, miközben nem adja fel küzdelmét a tévtaní-
tók ellen. A fiktív levélváltás stratégiájáról: Karmann, Apokryph, 38–39; 
Ehlen, Pseudo-Matthäusevangelium, 983–984.



349Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

örök szüzességet fogadott.26 Egészen fiatalon Mária az imádságnak 
és a fonásnak-szövésnek szenteli magát.27 

A Speculum Historiale hetedik könyve foglalja össze Mária fo-
gantatása, gyermekkora és az angyali üdvözlet elbeszélését.28  
A Legenda Aurea a Mária-ünnepek (főleg Mária születése, illetve 
az annunciáció kapcsán) hozza a JE/PM továbbírt epizódjait.29 Az 
Arany Legenda jelentősen hozzájárult a Mária-ünnepek rögzülésé-
hez, valamint Joákim és Anna története megőrzéséhez. 

Érdekes módon a JE liturgiára gyakorolt hatása nyugaton is ér-
vényesült, az említett írások révén, annak ellenére, hogy a JE-ot a 
nyugati egyház elvetette, illetve az ünnepek megalapozásában be-
töltött szerepét mellőzte.30

26	 Elliott, The Apocryphal New Testament, 84–86. Német fordításban:  
Ehlen, Pseudo-Matthäusevangelium, 987–1002. A JE kisszámú latin kéz-
iratairól: Joseph Verheyden, The Early Church and „the Other Gospels”, 
in Jens Schroter (szerk.), The Apocryphal Gospels Within the Context of 
Early Christian Theology (BEThL 260), Peeters, Leuven 2013, 477–506 (503)

27	 Mária életének leírása a szerzetesi eszményt tükrözi. Ehlen, Pseudo-Matt-
häusevangelium, 985. Apróbb részlet, hogy Anna nem háza kapujában ta-
lál ismét Joákimra, hanem az angyal szavára a templom Arany kapujánál 
(a jelenet középkori ábrázolásokat ihlette).

28	 Speculum historiale VII. 64–66, 72, 76 (kihagyja a JE/PM elbeszélését az 
angyali üdvözletről; az angyal a szobájába visszavonuló Máriát köszönti). 
(Anton Koberger, Nürnberg, 1483). 

29	 De nativitate beatae Mariae virginis, Legenda aurea 131; De annuntiatione 
dominica Legenda aurea 51 (Jacobus de Voragine, Legenda aurea: vulgo his-
toria Lombardica dicta ad optimorum librorum fidem, szerk. Johann Georg 
Theodor Grässe, Librariae Arnoldianae, Leipzig, 1850, 585–595; ill. 216–221; 
Jacobus de Voragine, The Golden Legend. Readings on the Saints, ford. Wil-
liam G. Ryan, bev. Eamon Duffy, Princeton University Press, Princeton – 
Oxford, 535–544, ill. 196–202). Átírja Mária nemzetségtábláját, Annát (há-
rom házassága révén) Jézus több tanítványa nagyanyjává teszi, módosítja 
a Joákimnak és Annának szóló angyali híradást, és nem tartalmazza a 
születés történetét és Jézus gyermekkorát. A fejezet Mária csodáival ér 
véget. Az annunciációról szóló fejezet nem szól az angyali üdvözlet JE-ból 
ismert részleteiről. A hangsúly az ünnep teológiai értelmezésén van.

30	 O’Loughlin, Protoevangelium, 59–74, 77.



350 Zamfir Korinna

Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

A JE felhasználja (és átírja) a kanonikus evangéliumokból ismert 
angyali üdvözleteteket: akárcsak Lukácsnál, angyal adja hírül Má-
riának Jézus születését; illetve, amint Máténál, az Úr angyala erősíti 
meg Józsefet kételyében. A JE ugyanakkor a mintát kiterjeszti Má-
ria születése történetére. Annának az Úr angyala adja tudtul, hogy 
gyermeke fog születni, akinek fontos üdvtörténeti szerepe lesz.31 Jo-
ákimmal is angyal közli, hogy kérése meghallgatásra talált, és Anna 
gyermeket vár.32 

31	 Az angyali üdvözlet válasz a gyermektelen Anna panaszára. A magára 
hagyott Anna a kertben sétálva egy babérfán madárfészket pillant meg. 
Ez keserű panaszt vált ki belőle: felismeri, hogy nem tartozik sem a mada-
rak, sem a házi-, sem a vadállatok közé, mert minden élőlény, tőle eltérően, 
termékeny (3.1-3). Az Úr angyala elébe állva megszólítja: „Anna, Anna […], 
az Úristen meghallgatta kérésedet. Foganni fogsz és szülni, s egyszer a te 
sarjadról beszél majd az egész földkerekség!” Anna fogadalmat tesz, hogy 
a születendő gyermeket felajánlja Istennek. „Úgy igaz, ahogyan él az Úr, 
az Isten […], szüljek akár fiút, akár leányt, áldozati ajándékul viszem az 
én Uram és Istenem elé! Az ő szolgálatára lesz a gyermek élete legvégső 
napjáig! (4.1). A jelenet párhuzamai Sámuel, illetve Jézus születésének hí-
rüladása (1Sám 1,10-11.17; Lk 1,31). A JE-ban is, akárcsak Lukácsnál, az anya 
fog nevet adni gyermekének (5,2).

32	 Az Úr angyala felszólítja Joákimot, hogy térjen haza, mert felesége, Anna, 
méhében fogant (4.2). A kéziratok tanúsága a foganás idejéről nem egysé-
ges. Tischendorf kiadása szerint Anna foganni fog (λήψεται); a 10. századi A 
kódex (Venetus Marcianus class. II. 42) alapján; bár hozza a korábbi B (Ve-
netus Marcianus 363) εἴληφε, „fogant” olvasatát is. Tischendorf, Evangelia 
Apocrypha, 9 (vö. xviii a kéziratokról); Elliott, The Apocryphal New Tes- 
tament, 58, akárcsak Ladocsi forditása: „íme asszonyod, Anna foganni fog 
méhében” (Vanyó, Apokrifek, 330). Azonban a harmadik századi P. Bodmer 
V perfectuma (εἴληφεν) arra utal, hogy Anna is (akárcsak később Mária) 
csodás módon, már az angyali híradáskor, férje közreműködése nélkül 
fogant: ἡ γυνή σου Ἄννα ἐν γαστρὶ εἴληφεν: De Strycker, Forme, 80–81, vö. 
Amann, Protévangile, 17–21 (korábbi kéziaratok alapján); Zervos, Protevan-
gelium 2., 55: (a P.Bodm. V koráról: i. m., 11–25). Vö. Hock, The Infancy, 39; El-
liott, Rumsey, Protevangelium, 47, 70 (azonban a fordításban jövő időben, 
i. m., 71). Szepessy is múlt időt fordít: „feleséged, Anna, a méhében fogant” 
(Dörömbözi, Adamik, Csodás evangéliumok, 6). Az olvasat összhangban áll 
a JE aszketikus beállítottságával és azon törekvésével, hogy Mária kivéte-
les tisztaságát hangsúlyozza. A vers értelmezése szerepet játszott a késő 



351Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

Mária esetében két (angyali) üdvözletről olvasunk. Ezek elbeszé-
lése beékelődik a templomfüggöny szövésének történetébe. A (fő)
pap utasítására a templomba összehívnak hét szeplőtelen szüzet Dá-
vid törzséből (10.1).33 A pap utólag emlékezik meg Máriáról és vonja 
be a feladatba, nyolcadikként. Ez a feszültség szerkesztés jele lehet, 
bár Mária kiemelésével a történet Dávid kiválasztására is hasonlít 
(1Sám 16,6-13). A sorshúzás nyomán Máriára hárul a feladat, hogy 
a skarlátvörös és bíbor színű fonalat fonja (10.2). Mária hazamegy 
és hozzá is lát a skarlátvörös fonal előállításához.34 Ebben az össze-
függésben olvasható az első (angyali) üdvözlet. Mária korsót fog, és 

ókorban és a középkorban a Mária szeplőtelen fogantatásáról szóló írások-
ban és vitákban. M[artin] Jugie, Le Protévangile de Jacques et l’Immaculée 
Conception, Revue des études byzantines 14.86 (1911) 16–20; Damaszkuszi 
Szent János kapcsán: O’Loughlin, Protoevangelium, 59–60 és José María 
Salvador González, Iconography of The Birth of the Virgin Mary on the 
basis of a homily of St. John Damascene, Eikón Imago 10.2 (2016) 39–68. To-
vábbá Elliott, Rumsey, Protevangelium, 47, Cristian Bădiliță, Evanghelii 
apocrife, Adevărul, Bucureşti, 52012, 29–31. Tischendorf (Evangelia Apoc-
rypha, 9) és Bădiliță (Evanghelii apocrife, 29–30) prófétai előrejelzésnek 
tekinti a jövő időt.

33	 A P.Bodm. V és több más kéziratban csak pap (ἱερεύς) (vö. 8.3 Zakariás 
pap). Tischendorf is ezt az olvasatot részesítette előnyben (a kéziratokról: 
Evangelia apocrypha, 20). Az epizód összhangban áll a zsidó hagyomá-
nyokkal, miszerint szüzek szőtték a függöny anyagát. A kérdésről Nutz-
man, Mary, 563–565. A Kiv 35,12.25 szerint hozzáértő asszonyok hozzájá-
rultak a szent sátor kellékeinek elkészítéséhez, így a függöny szövéséhez 
is, és elhozták kezük munkáját, beleértve a bíbort és karmazsint. Vö. 2 Bár 
10,19 (a templom küszöbön álló pusztulása kapcsán szüzekről olvasunk, 
akik gyolcsot és Ofír aranyával átszőtt selymet szőttek; R. H. Charles, The 
Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament in English 2., Oxford 
University Press, Oxford, 1913, 486; magyarul: http://churchofgod.hu/cont-
ent.php?act=baruk2); továbbá Pesiqta Rabbati 26.6 (látva, hogy a temp-
lom lángokban áll, a függönyt szövő szüzek tűzbe vetették magukat, hogy 
az ellenség ne erőszakolhassa meg őket; Rivka Ulmer (szerk.), A Bilingual  
Edition of Pesiqta Rabbati, II., Walter de Gruyter, Berlin, 2022, 115).

34	 A Mária hazatérése és a munka elkezdése előtt olvasható megjegyzés a 
történteket Zakariás megnémulásához kapcsolja. E rövid célzás a Lk 1,11-
22-re, közelebbről az 1,22-re feltételezi, hogy az olvasó ismeri Zakariás tör-
ténetét és az angyali jelenés kimenetelét. Hozzáfűzi, hogy egy bizonyos 
Sámuel helyettesítette Zakariást tisztében, míg csak vissza nem tért a 
hangja.



352 Zamfir Korinna

kimegy, hogy vizet merítsen (11.1). A rövid tudósítás megszakítja a 
függönykészítésről, illetve fonásról szóló elbeszélést. Nincs szó arról, 
hogy honnan megy ki Mária,35 sem arról, hogy kútból vagy forrás-
ból merít vizet. Mária hangot hall, mely Gábriel angyal, valamint 
Erzsébet szavaival köszönti (Lk 1,28.42a): „Üdvöz légy, kegyelemmel 
teljes! Az Úr veled van, áldott vagy te az asszonyok között!” További 
tudósításra vagy párbeszédre nem kerül sor.36 Mária meglepődve 
körültekint, hogy felfedezze, honnan jön a hang, majd félelemtől 
remegve visszatér a házába. A korsót letéve leül a trónszékre, és 
elkezdi a bíbor fonalat fonni. 

A jelenet különös. A hang nem jelent ki semmit, nem ad utasítást. 
Nem tudjuk, kinek a hangját hallja Mária. A kézenfekvő értelmezés 
az, hogy angyal szól Máriához, tekintettel arra, hogy a JE ismételten 
a Lukács-féle gyermekségtörténetre alapoz, és a köszöntés megegye-
zik a Gábrielével. Az ikonográfia is legtöbbször így ábrázolja a jele-
netet. (Erről a továbbiakban lesz szó.) Zervos viszont úgy véli, hogy 
az eredeti elbeszélésben a testetlen hang Isten hangja, a zsidó ha-
gyományból ismert bát kól, akitől Mária fogan, és csak a szerkesztés 
alakítja úgy az elbeszélést, hogy a Lukács-evangéliummal összhang-
ban angyal üdvözölje Máriát. (A javaslat meglehetősen bonyolult.)37

35	 Szepessy fordítása ellenében, miszerint kiment a házból. Ladocsi ebben 
pontosabb, bár korsó helyett vödröt fordít (Vanyó, Apokrifek, 334). Zervos 
úgy véli, hogy az alapelbeszélésben Mária a templomban dolgozott, és a 
templomot hagyta el, amikor vízért ment, majd oda tért vissza. A temp-
lomkörzet valamely rituális tisztulást célzó medencéjéből merített volna 
vizet (1Kir 7,23-39 stb.). Az első szerkesztő (a komponáló) azonban ismétel-
ten arra törekedett, hogy Máriát a templomból eltávolítva a házhoz kösse. 
Protevangelium I., 38–41, 44 (a szerkesztéstörténetről: 19–21).

36	 Zervos szerint az első szerkesztő a vízmerítés közben történő üdvözlet 
mára már ismeretlen szavait a Lk 1,28.42-vel helyettesítette. Protevangeli-
um I., 19–21, 39–46.

37	 Protevangelium I., 29, 32, 41–43, 46–47; II., 2 (a végső szerkesztő illeszti be 
Mária és az angyal közötti párbeszédet, hogy kiiktassa az elgondolását, 
miszerint Mária az isteni Hangtól, a bát kól-tól fogant. A foganás előidé-
zője így nem a bát kól, hanem a megfoghatatlan isteni erő; az elbeszélés 
egyben azonosítja a születendő gyermeket Jézussal); vö. Elliott, Rumsey, 
Protevangelium, 49. A bát kólról: Szécsi József, Judaisztikai érintések II., Ke-
resztény-Zsidó Társaság, Budapest, 2013, 318–321. Zervos majd mindegyik 



353Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

A szózatból nem derül ki, hogy miért áldott Mária az asszo-
nyok között. A Lukács-evangéliumot ismerő olvasónak eszébe jut-
hat ugyan az angyali üdvözlet folytatása, ez azonban itt még nem 
hangzik el. Mária megrendül, de nem reagál, hanem a házba betérve 
folytatja munkáját, mintha semmi sem történt volna. 

Különös az is, hogy hazatérve Mária trónon foglal helyet. A JE 
szerint Mária elit családból (1.1, 2.2, 4.3), Dávid törzséből (10.1) szár-
mazik,38 de a trónszék említése nehezen egyeztethető össze azzal, 
hogy Mária az egyszerű asszonyokhoz hasonlóan maga jár vizet 
meríteni.39 Ennek szimbolikus-teológiai jelentése lehet. A Dávid há-
zából származó Mária Isten fiát foganva kiemelkedő méltóságban 
részesül.40

Az „és lám” új jelenetet vezet be: az Úr angyala Mária előtt áll, és 
hírül adja, hogy foganni fog: „Ne félj, Mária, mert kegyelmet találtál 
a mindenség Ura előtt: foganni fogsz az ő igéjétől!” (συλλήψει ἐκ λόγου 
αὐτοῦ, 11.2). Az Isten igéje általi foganás itt Isten teremtő szavára 
utal. A 11.3 Isten erejéről beszél. 

Máriát zavarba ejtik a hallottak, és rákérdez az ígéret jelentésére. 
A középkori szövegtanúk szerint nem tartja lehetetlennek, hogy az 
élő Istentől fogan, hanem azt kérdezi, hogy ennek következtében 

bibliai hivatkozása esetében az olvasó és a megszólított számára világos, 
hogy Isten hangjáról van szó, ami a JE-ban egyáltalán nem egyértelmű.

38	 A jelölés különös, tekintettel arra, hogy Dávid törzse nem létezett. A Lk 1,27 
szerint József származik Dávid házából (vö. Mt 1,1.6.16.20). 

39	 Bremmer itt Rebeka története mellett párhuzamot lát olyan görög és római 
mondákkal, amelyekben egy király lányát vízmerítés közben egy isten lepi 
meg (Author, 53).

40	 Zervos az Ez 43,6-7-tel hozza párhuzamba, a megújított templom látomá-
sával, amely keretében a mennyei hang megmutatja a prófétának trónja 
helyét a templomban. Úgy véli, hogy az eredeti elbeszélésben Mária, a 
tiszta szűz, miután vizet merít rituális tisztálkodás céljából (megtisztulva 
a vörös fonal által jelképezett első havi vérzés rituális tisztátalanságától), 
az Isten hangja által fogan, és újból méltó lesz arra, hogy visszatérjen a 
templomba, és Isten királyi trónján foglaljon helyet a Szentek Szentjében. 
A bíbor fonal, amelyet sző, immár az isteni gyermeket jelképezi, akit hor-
doz. Protevangelium I., 41–42, 44.



354 Zamfir Korinna

úgy fog-e szülni, mint a többi asszony.41 Mária tehát a szülés, nem 
a foganás lehetőségéről kérdezi az angyalt.42 A korábbi P.Bodm. V 
szerint azonban Mária a fogantatás módjára kérdez rá: „úgy fogok 
foganni az élő Istentől, mint ahogy minden nő szül?”.43 A kérdés lát-
szólag nemző szerepet tulajdonít Istennek, legalábbis potenciálisan 
(ami zavaróként hathatott a szöveg áthagyományozása során), de 
ennek tükrében érthetőbb az angyal nemleges válasza: „Nem úgy, 
Mária. Isten ereje (δύναμις θεοῦ) árnyékol be majd, ezért (διό) szent 
szülöttedet a Magasságos fiának fogják hívni. A Jézus nevet add 
neki, mert ő váltja meg népét bűneitől!” 

Az angyal válasza a Lk 1,35 és Mt 1,21 intertextusa (vö. Lk 1,31), 
néhány különbséggel.44 A Lk 1,35-ből kimarad a hivatkozás a Szent-
lélekre; Mária Isten ereje által fog foganni (a Magasságbeli ereje 
helyett). Lukácstól eltérően a születendő gyermeket azért hívják a 
Magasságos fiának, mert Isten ereje által fogantatott. Az angyali 
üdvözlet üzenete tehát, hogy Jézus Isten fia, mivel a foganás Isten 
ereje által történik, de nem feltételezi Isten nemző tevékenységét.45 

41	 Εἰ ἐγὼ συλλήψομαι ἀπὸ κυρίου θεοῦ ζῶντος, καὶ γεννήσω ὡς πᾶσα γυνὴ γεννᾷ; La-
docsi fordítása találóbb (Vanyó, Apokrifek, 334), és megegyezik a Tischen-
dorf-féle, középkori szövegtanúkra alapozó szöveggel. Ezzel szemben 
Szepessy két részre osztja a felvetést: „– Én? […] Foganni fogok az Úrtól, 
az élő Istentől…? Ahogyan a többi asszony a szülésig eljut?!” (Dörömbözi, 
Adamik, Csodás evangéliumok). Ez a fordítás arra utal, hogy a foganás és 
a szülés emberileg lehetetlen.

42	 J. Andrew Doole, ‘Not quite, Mary’ (PJ 11.3). The Ins and Outs of Virginal 
Conception in Annunciation Accounts, in Jan N. Bremmer et al., The Pro-
tevangelium of James, Peeters, Leuven, 2020, 217–248; Elliott, Rumsey, 
Protevangelium, 49, 77; Elliott, Apocryphal New Testament, 61; Eric M. 
Vanden Eykel, ‘But Their Faces Were All Looking Up’: Author and Reader 
in the Protevangelium of James, T&T Clark, London – New York, 2016, 115.

43	 Ἐγὼ συνλήμψομαι ἀπὸ Κυρίου Θεοῦ ζῶντος ὡς πᾶσα γυνὴ γεννᾷ; de Strycker, 
Forme, 114/116; Zervos, Protevangelium II., 64. 

44	 A Magasságbeli ereje helyett Isten erejéről beszél, a születendő szent pedig 
a Magasságbeli fia (Isten fia helyett). A felcserélésnek nincs különösebb 
jelentősége.

45	 Ez már a Lukács-evangéliumra is érvényes: az Isten ereje és Lelke általi 
foganás Isten teremtő erejére utal; a gyermek foganása emberi természete 
szerint Isten teremtő ereje által történik. Joachim Kügler, Verkündigung 
des Herrn I. Biblisch-theologisch, LThK 10., 684–685.



355Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

A párbeszéd a Lukács-evangéliumnál jobban hangsúlyozza, hogy 
Mária szüzességét nem érinti a szülés. Ez főleg a középkori szöveg-
tanúk olvasatában hangsúlyos. Az elbeszélés egészében egyértelmű, 
hogy Mária ante partum, sőt in partu szüzessége sem sérül.46 Mária 
engedelmesen fogadja az angyal híradását, a Lk 1,38 szavaival. 

A kétszeri angyali üdvözlet két eltérő helyszínen, illetve az elbe-
szélés egyenlőtlenségei valóban szerkesztésre utalnak. Ez azonban 
nem követel olyan bonyolult forgatókönyvet, amely szerint a szer-
kesztő szándékosan kiiktatná az isteni hang szerepét és beszúrna 
kanonikus, lukácsi anyagot. Az elbeszélés jelen formája azzal is ma-
gyarázható, hogy a szerkesztő két eltérő hagyományt illesztett egy-
be, a forrásnál, illetve a fonás közben történő angyali üdvözletről.47 
Az angyal szavainak megegyezése a Lk 1,28.31.42-vel nem feltétlenül 
szerkesztői beavatkozás jele, hanem éppen a JE intertextuális jelle-
géből adódik, a szerző törekvéséből, hogy a (ma) kanonikus evangé-
liumok harmóniáját megalkossa és azokat továbbírja. 

A 12.1 ismét felveszi a templomfüggöny készítésének szálát. Miu-
tán Mária elkészül a fonallal, elviszi és átadja a papnak. A pap áldá-
sa az Ábrahámnak tett ígéretet (Gen 12,2-3), illetve Erzsébet szavait 
idézi fel (Lk 1,42): „Felmagasztalta a te nevedet az Úristen! Áldott 
leszel a föld minden nemzetsége előtt!” Ezt követi Mária látogatása 
Erzsébetnél, akit szintén fonás közben talál. Párbeszédük a Lk 1,41-
44 parafrázisa. A Magnificat helyett azonban csak egy rövid, Mária 
szerénységét kifejező fohászt olvasunk (12.2). 

Az angyali üdvözletek hely(zet)e szimbolikus. Az első jelenet a 
forrásnál vagy kútnál lejátszódó életbevágó bibliai találkozásokat 
idézi fel. A pusztába menekülő Hágárnak a forrásnál jelenik meg az 
Úr angyala és adja tudtul Izmael születését (Gen 16,7-15). A forrásnál 
talál rá Ábrahám szolgája Rebekára, Izsák leendő feleségére (Gen 

46	 Már kiválasztásakor világos, hogy József idős, özvegy, és fiai az előző há-
zasságából származnak (8.3–9.2). Az Úr próbájának vize (16.1-3, vö. Szám 
5,11-31) igazolja Máriát, és József ártatlanságát is bizonyítja. A szülés cso-
dás körülményei és a Szalomét érő büntető csoda egyértelművé teszi, hogy 
Mária szüzessége csodás módon megmarad a szülés alatt is (19–20).

47	 Ugyanakkor érdekes, hogy a két angyali üdvözlet bizonyos hasonlóságot 
mutat az Úr angyala kétszeri megjelenésével Mánoáh feleségének (Bír 
13,3.9).



356 Zamfir Korinna

24). A kútnál találkozik Jákob jövendőbeli feleségével, Ráhellel (Gen 
29,1-14), majd Mózes Ciporával (Ex 2,15-21). A szamariai asszony ta-
lálkozása Jézussal a kútnál sorsfordító lesz az asszony és honfitár-
sai számára (Jn 4). Ezek a találkozások hozzájárulnak az isteni terv 
kibontakozásához. 

Az angyali üdvözlet a fonó szűznek az ókori női ideál megteste-
sítőjeként, egyben a nők számára követendő példaként mutatja be 
Máriát.48 A gyapjúkészítés, fonás, szövés a legjellegzetesebb női te-
vékenység, és egyben az erényes, tiszteletre méltó nő ismertetőjele 
az ókorban, a Földközi-tenger medencéje térségében.49 Ezzel tűnik 
ki a derék asszony (Péld 31,13.19.21-24). Az ókori görög művészet-
ben a fonáshoz, szövéshez használt eszközök gyakran szerepelnek 
istennők, illetve tiszteletre méltó asszonyok ábrázolásain.50 A la-
nifica ismételten szerepel római nők sírfeliratán mint a női erények 
foglalata, más, a tisztaságot, szerénységet, a nyilvánosságtól való 
visszavonulást kifejező erények mellett.51 Nem véletlen, hogy a PM 
kifejezetten hangsúlyozza, hogy Mária már fiatal korában a gyap-
júkészítésnek (lanificium) szentelte magát. A szövés-fonás egyszers-
mind az anyasághoz is kapcsolódik, mind a nők mindennapi tapasz-
talatában, mind metaforikusan; ezzel a történet hozzájárulhatott a 
kora keresztény nők identitásának formálásához a Máriával való 
azonosulás révén.52 A fonásnak, illetve a templomfüggöny szövésé-
nek továbbá szimbolikus-teológiai értelme is lehet.53

A PM néhány részletben módosítja a JE elbeszélését a függöny 
készítésről és az angyali üdvözletről. József nemcsak Máriát fogadja 

48	 Gines Taylor, Late Antique Images, 20, 58–60, 63–64, 100, 217–219.
49	 Arisztophanész, Eccl. 89; Lys. 519; Xenophón, Oec. 7,6.22; Platón, Leg. 7, 

805E–806A, Columella, Res rustica, 12, praef. 8–9. 
50	 Aleksandra Wasowicz, Traditions antiques dans les scènes de l’Annonci-

ation, Dialogues d’histoire ancienne 16.2 (1990) 163–177.
51	 Pia, pudica, casta, domestica, domiseda CIL VI, 10230 = ILS 8394 (Laudatio 

Murdiae); CIL VI, 41062 (Laudatio Turiae); CIL I2, 1211; CIL VI, 11602 = ILS 
8402.

52	 Gines Taylor, Late Antique Images, 100, 105, 130–131.
53	 Vanden Eykel, ‘But Their Faces’, 119–134: A templomfüggöny szimboliku-

san Jézus testére (Zsid 10,20), ill. halálára (Mk 15,38 párh.) utal. A jelenet 
üzenete, hogy Mária részt vesz az isteni terv megvalósításában, amely 
Jézus személyéhez és halálához kapcsolódik.



357Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

be házába, hanem másik öt szüzet is, akik a munkában részt vesz-
nek. Három nap leforgása alatt három angyali jelenésre kerül sor. 
A második és a harmadik napon történik a két angyali üdvözlet 
Máriának. Miután sorshúzással Máriára hárul a bíbor fonal készí-
tése, a szüzek Máriát gúnyosan a szüzek királynőjének nevezik, de 
a köztük megjelenő Úr angyala megrója őket, és kijelenti, hogy sza-
vaik próféciának tekintendők. A második napon kerül sor az első 
angyali üdvözletre, miközben Mária korsóval vizet merít a kútnál. 
Az Úr angyala nem egyszerűen köszönti Máriát (mint a JE-ban), ha-
nem ezt azzal indokolja, hogy méhében lakást készített az Úrnak; 
a mennyei világosság eljön, benne lakozik, és általa beragyogja az 
egész világot. A harmadik napon, miközben a bíbor fonalat fonja, az 
Úr angyala egy kimondhatatlanul szép ifjú alakjában jelenik meg a 
megrendült Máriának, és áldottként köszönti az asszonyok között 
(Lk 1,28, mint a JE-ban az első angyali üdvözletben): áldott az ő mé-
hének gyümölcse. Az angyal így folyatja: „Mária, mert kegyelmet 
találtál az Istennél: Íme, méhedben fogansz, és királyt szülsz, aki 
nemcsak a földet, hanem az eget is betölti, és nemzedékről nem-
zedékre uralkodik.” A PM mellőzi Mária kérdését az angyalnak a 
foganás/születés módjáról.

A JE hatása az angyali üdvözlet ábrázolásokra

Azt feltételezhetnénk, hogy az angyali üdvözlet korai ábrázolásai 
kizárólag keletről származnak, azonban a helyzet bonyolultabb. Az 
első évezredben a keleti Mária-tisztelet, illetve a bizánci művészet 
hatása egyértelműen érvényesült Itáliában (nem utolsósorban ke-
letről származó egyházfők, illetve művészek révén), aminek követ-
keztében az ötödiktől a tizedik századig több bizánci jellegű, a JE an-
gyali üdvözleit idéző ábrázolás maradt fenn mozaikokon vagy (mára 
súlyosan megrongálódott) falfestményeken. A téma szempontjából 
fontos Santa Maria Maggiore-bazilika követlenül az efezusi zsinat 
után épült (III. Sixtus pápa (432–440) idején). A 7–8. században két 
pápa tűnt ki Mária-tiszteletével és annak építészeti, művészi és litur-
gikus előmozdításával. A szíriai Antiókhiából származó I. Szergiusz 



358 Zamfir Korinna

pápa (687–701) vezette be Rómában az annunciáció, Mária elszende-
rülése, Mária születése, illetve Gyertyaszentelő Boldogasszony ün-
nepét.54 VII. János pápa (705–707) az Istenszülő tiszteletének szentelt 
oratóriumot építtetett a Szent Péter-bazilikában, amelyet Máriát, il-
letve a Jézus életéből vett jeleneteket ábrázoló, bizánci hatást tük-
röző mozaikokkal díszíttetett,55 és új freskókat készíttetett a római 
fórumon levő Santa Maria Antiquában.56 E templomra a következők-
ben visszatérek. 

Másrészt keleten számos falfestmény, mozaik és ikon a 8–9. szá-
zadban lezajlott két nagy képrombolási hullám áldozata lett.57 Ezért 
Bizáncban az angyali üdvözlet ábrázolásának új kánonja a képrom-
bolás után jelent meg. Korai ikonok a Sínai-hegyi Szent Katalin-ko-
lostorban maradtak fenn.

A következőkben röviden szólok az angyali üdvözlet ábrázo-
lásokról Annának és Joákimnak, majd a Máriának szóló két an-
gyali üdvözlet ikonográfiáját tekintem át keleten és nyugaton.  
A kelet–nyugat elkülönítés sokszor nehéz vagy félrevezető, mivel a 
művészi ábrázolások stílusa és kivitelezése nem követi a földrajzi 
választóvonalat. Római, illetve itáliai templomok mozaikjai az első 
évezredben bizánci stílust tükröztek. Közép-délkelet-Európa bizánci 

54	 John Osborne, Rome in the Eighth Century. A History in Art, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2020, 15–16.

55	 A kápolnát a 17. század elején lebontották, de azt megelőzően a mozaikjai-
ról részletes dokumentáció készült. Ezek egy részét átmentették a Vatiká-
ni Grottákba és különböző templomokba. Osborne, Rome, 22–33; Ann van 
Dijk, The Angelic Salutation in Early Byzantine and Medieval Annuncia-
tion Imagery, The Art Bulletin 81.3 (1999) 420–436 (424–427). Az angyali 
üdvözlet jelenete, úgy tűnik, nem tükrözte a JE/PM hatását, a mellette levő 
születésjelenet azonban igen (a fürdetésepizód, ill. Szalomé, aki várja, hogy 
keze, amellyel Máriát megvizsgálta, meggyógyuljon).

56	 Osborne, Rome, 34, 36, 43–44. A templomban több angyali üdvözlet fal-
festmény volt. Az öt egymásra festett freskó réteg töredékeiből álló „pa-
limpszeszt falon” levő angyali üdvözletből csak a szép angyal feje maradt 
fenn. A rétegekről: Joseph Wilpert, Die römischen Mosaiken und Malereien 
der kirchlichen Bauten vom IV. bis XIII. Jahrhundert (Band 2): Text: 2. Hälf-
te, Herder, Freiburg, 1916, 655, 661; kép: Band 4: Tafeln: Malereien, Herder, 
Freiburg, 1916, 133, 135–135a. 

57	 Osborne, Rome, 2.



359Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

stílusú mozaikjai (pl. Horvátországban) római katolikus templomban 
találhatók. A kultikus tárgyak eredete sokszor bizonytalan, vagy 
keleten készült tárgyak nyugatra kerülnek.

Angyali üdvözlet Annának

Szent Anna (és Joákim) tisztelete a JE-ra vezethető vissza. Itt nem 
térhetek ki Szent Anna tiszteletére, sem annak képi megnyilvánulá-
saira,58 hanem csak az angyali üdvözlet néhány példáját mutatom be.

A JE/PM legjelentősebb nyugati képi recepciója Giotto falfest-
ménysorozata a páduai Scrovegni- (Arena) kápolnában, a 14. század 
elejéről.59 A freskókon számos innen merített jelenet látható.60 Az 
Annának szóló angyali üdvözlet jelenete egyes részleteiben eltér a 
JE-tól, de a PM-tól is. A JE-ban Anna a kertben sétálva panaszkodik 
gyermektelensége miatt, és értelemszerűen ott jelenik meg neki az 
angyal. A PM szerint betér az Úr házának udvarába, ott folytatja 
panaszát, és úgy tűnik, hogy ott jelenik meg neki az Úr angyala. Ezt 
követően Anna belép szobájába, és (nehezen érthető módon) foly-
tatja panaszát, imádkozik, és szolgálója gúnyolja meddősége miatt. 
Giotto ábrázolásán viszont Anna a házban térdelve, összeszedetten 
imádkozik, az angyal pedig az ablakon köszön be. Az ábrázolás ki-
iktatja a JE és a PM drámaiságát. A házon kívül, egy teraszra vezető 

58	 Jennifer Welsh, The Cult of St. Anne in Medieval and Early Modern Europe, 
Routledge, London, 2016; Virginia Nixon, David Thomas, Peter Stiles, Bar-
bara Baert, Anne (Mother of Mary), Encyclopedia of the Bible and Its Re-
ception II., Walter de Gruyter, Berlin – New York, 2009, 49–54.

59	 Anne Robertson, Remembering the Annunciation in Medieval Polyphony, 
Speculum 70 (1995) 275–304 (279–281).

60	 A gyermektelen Joákim kiűzése a templomból, Joákim a pásztorok között, 
az angyali üdvözlet Annának, az angyal híradása Joákimnak, Joákim áldo-
zatbemutatása, Joákim és Anna találkozása, Mária születése, bemutatása 
a templomban, a vesszők átadása a főpapnak, a férfiak imádsága a temp-
lomban, Mária és József házasságkötése, a születés, illetve a gyermekség-
történet további részletei. Giuseppe Basile, Giotto agli Scrovegni. La cappel-
la restaurata. Ediz. illustrata (Guide artistiche Skira), Skira, Genf – Milano, 
2002, 14–31. Az angyali üdvözlet Máriának a diadalív lunettáján nem tér 
el a standard nyugati ábrázolásoktól és nem tükrözi a JE/PM hatását.



360 Zamfir Korinna

lépcső alatt Anna szolgálólánya fon, és némi gyanakvással néz úr-
nője irányába.61 

A párizsi Saint-Germain-des-Prés egykori bencés apátsági temp-
lom Szent Geneviève-kápolnájának egyik 13. századi vitráliáján 
négy jelenet látható Anna és Joákim életéből, amely a JE-ra vezet-
hető vissza.62 Egyikük egy angyali üdvözlet ábrázolás, amelyet rend-
szerint Máriára vonatkoztatnak, de az összefüggésben inkább az 
Annának szóló híradás.63

A chartres-i székesegyházban kétszer is megjelenik a Joákim és 
Anna ciklus. A legkorábbi a nyugati (királyi) kapu oszlopfőin látható 
sorozat. Látványosabbak a szentélyrekesztő Jehan Soulastól szár-
mazó féldomborművei a 16. századból, beleértve az angyali híradást 
Annának és Joákimnak.64 A jelenet a reims-i székesegyház nyugati 
homlokzatán is megtalálható: az angyal egyszerre köszönti Joáki-
mot és Annát.65 

Bernhard Strigel német festő alkotása a 16. század elejéről kü-
lönösen érdekes, mert két angyali híradást jelenít meg. Az előtér-
ben térdelő angyal a bánkódó Annának adja tudtul, hogy gyermeke 
lesz (az angyal jobb kezével tartja a fátylat, amellyel Anna könnyes 

61	 Basile, Giotto, 18. https://www.wga.hu/art/g/giotto/padova/1joachim/joa-
chi3.jpg

62	 Az apátság a francia forradalom alatt súlyosan megrongálódott, a 19. szá-
zad elején a Miasszonyunk-kápolnát lebontották, és a megmenekült vitrá-
liák egy részét áthelyezték a Szent Geneviève-kápolnába. További ólomab-
lak panelek jelenleg a Victoria and Albert Múzeumban, illetve a montreali 
szépművészeti múzeumban láthatók. Ezek egymás mellé helyezése utóla-
gos, ezért a képek jelentése bizonytalan. 

63	 https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/3/33/Saint-Germa-
in-des-Pr%C3%A9s_Vitrail_2.jpg, Roger Rosewell, Mary B. Shepard, The 
Stained Glass of Saint-Germain-des-Prés, Vidimus 21 (2008). 

64	 Angyali üdvözlet Annának, ill. Joákimnak, fotó © Manuel Cohen, https://
www.manuelcohen.com,.

65	 https://www.therosewindow.com/aa-ng/aa-small/W-fac-rev-C-L-2abc-
576A6672.jpg. A jelenet a durance-i Saint-Étienne-de-la-Grange perjelség 
egyik falfestményén is látható: Andrea-Bianka Znorovszky, Building the 
Temple: Marian Imagery and Iconographic Influences in the Late Middle 
Ages, in André Filipe Oliveira da Silva et al. (szerk.), Juvenes – The Middle  
Ages Seen by Young Researchers, Publicações do Cidehus, University of 
Évora, 2022, 41. jegyz. 



361Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

szemét törli). A háttérben az ablakon keresztül látható, amint egy 
másik angyal a pásztorok körében tartózkodó, csodálkozó Joákim-
mal közli a jó hírt.66 

Az angyali üdvözlet Annának nem szerepel minden alkalommal 
a JE/PM által ihletett Joákim és Anna ciklus keretében. A jelenet nem 
látható a velencei Szent Márk 12/13. századi mozaikjain, amelyeken 
viszont látható a JE/PM angyali üdvözlete Máriának. Albrecht Dürer 
metszetsorozata Mária életéről ábrázolja az angyali híradást Joá-
kimnak, de kihagyja az angyali üdvözletet Annának.67 Hasonló a 
helyzet a krakkói Mária-templom Veit Stoss-féle szárnyasoltárával.

Angyali üdvözlet Máriának

Típusok
Michael Peppard a JE hatását tükröző nyolc angyaliüdvözlet-típust 

különböztet meg.68 (1) A forrásból vizet merítő Mária: Mária lehajol és 
korsóval vizet merít egy (alkalomadtán a szikla alól fakadó) forrásból. 
Válla fölött hátratekint a közeledő angyalra.69 (2) A fonó, hátra tekintő 
Mária. Az angyal a házban fonó szűznek jelenik meg, aki visszapillant 
az őt köszöntő angyalra.70 (3) Az ülő, fonó Máriát az előtte álló angyal 

66	 Museo Nacional Thyssen-Bornemisza, Madrid, Inv. no. 380 (1978.48), 1505–
1510 körül.

67	 „Das Marienleben”. Albrecht Dürer 1502–1510, https://germanprints.ru/re-
ference/series/life_of_marie/index.php?lang=de.

68	 Michael Peppard, The World’s Oldest Church: Bible, Art, and Ritual at Du-
ra-Europos, Syria, Yale University Press, New Haven, CT, 2016, 162–179.

69	 Példái a szirakúzai Adelphia szarkofág ábrázolása (4. sz.), egy elefántcsont 
könyvborító (5. sz., Milánó), a Werden-koporsó elefántcsont képeinek egyi-
ke (Victoria and Albert Museum, London, kora vitatott: 5. sz. vagy Karoling 
kor), egy 6. századi palesztinai terrakotta zarándokérem (Monza), az egyip-
tomi panopoliszi „Mária-selyem” (Marienseide, Abegg-Stiftung, Riggisberg, 
Svájc), egy örmény kézirat illuminációja (Mária vízvezetékből veszi a vi-
zet). Peppard, Oldest Church, 165–166; Gines Taylor, Late Antique Images, 
159–161; a keleti ábrázolásoknál még szó lesz erről.

70	 Ez látható egy fémből készült 6. századi zarándok kulacson (Monza), ame-
lyen az angyal felfele mutat az Üdvözlégy feliratra, egy bobbiói zarándok-
füzéren, amelyen a fonalat tartalmazó kosár Mária és az angyal között lát-
ható, egy hatodik századi elefántcsont pyxisen (Cleveland), amelyen Mária 



362 Zamfir Korinna

köszönti.71 (4) A két angyali üdvözlet ötvözete: Mária előtt valamilyen, 
kútra vagy kosárra emlékeztető edény áll, amelyből fonal emelkedik 
ki.72 Valószínűleg erre vezethető vissza a nyugati ikonográfiában na-
gyon gyakori ábrázolás a virágvázává stilizált vizeskorsóval, benne 
liliomszállal.73 (5) Mária guzsallyal: Mária ül vagy áll, kezében guzsal�-
lyal; előtte fonalas kosár.74 (6) Angyali üdvözlet korsóval vagy kosár-
szerű edénnyel, amely a vízhordás vagy a fonás epizódra utal. Mária 
nem tart a kezében semmilyen munkaeszközt. (7) Angyali üdvözlet a 
kútnál. Az angyal és Mária szemtől szemben találkoznak egy kút két 
oldalán.75 (8) A kútnál hátra pillantó Mária: a szűz a kút felé hajol, de 
fejét hátrafordítja a közeledő angyal felé.76 

A következőkben leegyszerűsítve két típust mutatok be, a kút-
nál/forrásnál, illetve a fonás közben, továbbá a két típus szintéziseit.

Korai, vitatott ábrázolások
Az angyali üdvözlet talán legkorábbi ábrázolása a 3. századi Dura 

Europosz-i templom keresztelő kápolnájának egyik falfestménye, 
amelyen egy kútból vizet merítő, a válla fölött oldalra/visszapillantó 

ül és a kosár fölött tekint vissza, az angyalra. Peppard, Oldest Church,  
165–167.

71	 Peppard, Oldest Church, 166–167.
72	 Például egy egyiptomi, zarándokhelyekhez kapcsolódó jeleneteket ábrá-

zoló ezüst karkötőn (6./7. sz.) és egy hatodik-hetedik századi, konstanti-
nápolyi jegygyűrűn (a Walters Art Museumból). Peppard, Oldest Church, 
168–169.

73	 Peppard, Oldest Church, 169–170.
74	 Peppard, Oldest Church, 171–172. Idesorolható a 9. századi bizánci szent ke-

reszt ereklyetartó (Fieschi Morgan sztaurotéka) fedelének alján, a bal felső 
sarokban látható metszet; görög felirata „Üdvözlégy, kegyelemmel teljes”. 
Az angyal és Mária között a földön fonalas kosár (The Glory of Byzantium. 
Art and Culture of the Middle Byzantine Era, A.D. 843-1261, szerk. Helen C. 
Evans, William D. Wixom, Metropolitan Museum of Art, New York, 1997, 
74–75). A mellette levő születés jelenet is a Jakab-, ill. a Pszeudo-Máté-evan-
gélium hatását tükrözi. Maximianus ravennai érsek 6. századi trónja egyik 
elefántcsont féldomborműve, Mark Belch, Chair of Maximianus, Nasscal, 
2021.03.29. (szintén a JE/PM-ból származik a keserű víz próbája és a szü-
letés jelenete). 

75	 Peppard, Oldest Church, 172–173.
76	 Peppard, Oldest Church, 174, 176–179. A példákat a továbbiakban tárgyalom.



363Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

női alak látható. Egy korábbi nézet szerint a jelenet a szamariai as�-
szonyt, esetleg Rebekát ábrázolta, de valószínűbb, hogy a képet a JE 
első angyali üdvözlete ihlette (JE 11.1).77 Ezt az értelmezést támaszt-
ják alá későbbi ikonok is, amelyeken Mária ugyanígy látható, azzal 
a különbséggel, hogy mögötte az angyal is megjelenik. 

Nyugaton a Priscilla-katakomba harmadik századi falfestmé-
nyén egy nő magas támlás széken (trónon) ül, a római matrónák 
öltözetében, stólában és pallával. Jobb karja leengedve. A bal karja 
mellett halványan látható tárgy egy guzsaly lehet. Előtte egy férfi-
alak áll, és jobb kezét feléje nyújtja.78 A kép állapota miatt további 
részleteket nem lehet megállapítani.79 

Angyali üdvözlet ábrázolások Keleten

Angyali üdvözlet a kútnál vagy forrásnál
Az ábrázolás megtalálható kegytárgyakon, kéziratok illumináci-

óin, valamint templomokban.
Egy Palesztinából származó, 6/7. századi terrakotta zarándoké-

rem Máriát ábrázolja, amint vizet merít egy pálmafa alatti kútból, 
és visszapillant az őt fentről köszöntő, hírnökbotot tartó angyalra.80  

77	 A durai templom freskóit a Yale Egyetemen őrzik: Yale University Art Gal-
lery, https://artgallery.yale.edu/collections/objects/34502. Dominic E. Ser-
ra, The Baptistery at Dura-Europos: The Wall Paintings in the Context of 
Syrian Baptismal Theology, Ephemerides Liturgicae 120.1 (2006) 67–78 (72, 
77–78); Peppard, Illuminating the Dura-Europos Baptistery: Comparanda 
for the Female Figures, Journal of Early Christian Studies 20.4 (2012) 543–
574 (további későbbi példákkal); uő, The World’s Oldest Church, 155–161, 
179–183; Vuong, Protevangelium, 1–2. A szamariai asszonyt megjelenítő áb-
rázolásokon mindig Jézus is látható, itt azonban az asszony mellett nincs 
más alak. Hasonló a helyzet a Rebeka-ábrázolásokkal.

78	 Catherine Gines Taylor, Late Antique Images of the Virgin Annunciate  
Spinning: Allotting the Scarlet and the Purple (Texts and Studies in Eastern 
Christianity 11), Brill, Leiden, 2018, 17–21.

79	 A korai ábrázolások vitatott értelmezéséről: Maria Lidova, XAIPE MAPIA. 
Annunciation Imagery in the Making, Ikon 10 (2017) 45–61.

80	 A monzai dóm múzeuma gyűjteményében. Görög nyelvű felirata: ΧΕΡΕ 
ΚΕΧΑΡΙΤΟΜΗΝΙ, ill. ΕΥΛΟΓΙΑ ΤΗΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ ΤΗΣ ΠΕΤΡΑΣ ΒΟΥΔΙΑΜΟ (a 
hely ismeretlen). Peppard, The World’s Oldest Church, 187–188; Tony Burke,  
Annunciation Token (Monza), NASSCAL, https://www.nasscal.com/



364 Zamfir Korinna

A téma nagyon gyakori 13–14. századi örmény kéziratokban, ahol 
Mária korsóval kútból vagy vízvezetékből készül vizet meríteni, 
vagy egy korsó áll Mária és az angyal között.81 13. századi szír kéz-
iratok illuminációin Mária elfátyolozva egy épület árkádja alatt, egy 
trónszék előtt áll, közötte és az érkező angyal között egy kút látható, 
Mária háta mögött vörös és zöld függöny. Az égi korong felől a Szent-
lélek galamb képében, fénysugáron érkezik Máriához.82

A jelenet freskókon és mozaikokon is látható. A kijevi Szent 
Szófia-katedrális diakonikonját a Jakab-evangéliumból merített cik-
lus díszíti. A 11. századi freskók egyike az angyali üdvözlet a kútnál.83 
Egyszerűségével az ábrázolás nagyon közel áll a JE elbeszéléséhez, 
illetve a Dura Europosz-i freskóhoz: Mária dísztelen ruhában, elfá-
tyolozva áll a kútnál és vissza-, illetve felfele pillant, hogy lássa, ki 
szól hozzá. Csodálkozva felemeli jobb kezét. Fenn, a mennyei korong-
ban az angyal látható. A képen nincsenek épületek, hanem hegyek 
láthatók. A Chora-templom (ma Kariye-mecset, Isztambul) egyik 14. 
század eleji mozaikján Mária a kútnál korsóval készül vizet meríteni, 

materiae-apocryphorum/annunciation-token-monza/, Vuong, Protevan-
gelium, 44, Marco Flamine, Le ampole di Monza, tesori di Terra Santa, in 
Cezare Alzati et al. (szerk.), Milano e la Terra Santa: Atti del convegno in 
apertura delle celebrazioni per i cento anni della rivista Terrasanta, Milano, 
9 novembre 2019, Fondazione Terra Santa, Milano, 2020, 95–112 (106–107).

81	 Matenadaran, Ms. 6289 (Toros Taronatsi, 1323, Gladzor kolostor), Ms. 6305 
(Syuniki Gergely); Ms. M 7482 (Grigor Tatevatsi, 1297, Tatev kolostor). Nira 
Stone, Studies in Armenian Art. Collected Papers, szerk. Michael E. Stone, 
Asya Bereznyak (Armenian Texts and Studies 2), Brill, Leiden – Boston, 
2019, 93–94, 139. Vö. Annunciation. Armenian illuminated manuscripts, 
https://shnorhali.com/annunciation/ számos példával. A Gladzori evan-
géliumos könyv ábrázolását a Szintézis alatt tárgyalom.

82	 British Library, Add. 7170, f. 15, https://imagesonline.bl.uk/asset/8839/. Na-
gyon hasonló a szír-jakobita evangéliumos könyv ábrázolása, Vat. Syr. 559 
f. 8v, Mar Mattai kolostor Moszul mellett, 13. sz. eleje, Vatikáni Könyvtár, 
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.sir.559. Máskor Mária is kinn áll.

83	 A diakonikon apszisában, Nadia Nikitenko, Про первинне присвячення 
вівтарів Софії Київської [A kijevi Szent Szófia első oltárainak felszente-
léséről], Ucrainica Mediaevalia 4 (2021) 61–92 (76–79); Yaryna Moroz Sar-
no, L’annunciazione del Signore (25.03.2024), Україна: релігія-культура-
мистецтво / Ucraina: religione-cultura-arte, https://ucrainistica.blogspot.
com/2020/04/annuncianzione.html. 



365Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

és meglepődve hátra, illetve felfele tekint az érkező angyalra.84  
A koszovói Visoki Dečani-kolostor egyik 15. századi falfestménye 
Máriát a kút bal oldalán mutatja, kékbe öltözve, bíbor színű fátyol-
lal, jobb kezében korsóval, balját felemelve. Mária némi félelemmel 
tekint a feléje fentről érkező angyalra.85

A fonó Mária
Az angyali üdvözlet a fonó Máriának nagyon elterjedt Keleten.  

A Sínai-hegyi Szent Katalin-kolostorban számos ilyen jellegű ábrázo-
lás található (többnyire a 12. századból), gyakran más bibliai-ünnepi 
jelenetekkel együtt. Egy panelen az angyali üdvözlet látható, alatta 
a színeváltozás és Lázár feltámasztása. Mária egy épületegyüttes 
előtt egyszerű széken ül fekete fátyolba burkolva, vörös fonalat fon, 
és hátratekint a feléje közeledő, őt köszöntő angyalra. Az angyal 
bal kezében hírnökbot, jobb kezét kinyújtja Mária felé. Fentről, az 
istenséget jelképező napkorongból fény sugárzik Máriára, benne a 
Szentlélek száll le galamb képében.86 A gyűjtemény másik képe egy 
ikonosztázrészlet, több ünnepi jelenettel. (Az angyali üdvözlet rend-
szeresen szerepel ikonosztázok királyi ajtaján, az üdvösség kezde-
tét jelezve.) Mária áll, a nézővel szembefordulva, fejét a jobbja felől 
közeledő angyal felé fordítva, jobb kezében vörös fonal, és kezét a 
meglepetés gesztusával kitárja. Mária mögött a templom látható, ár-
kádjain vörös függöny. A mennyből fénysugáron, aranykorongban a 

84	 Peppard, Oldest Church, 177–178; Manuela Studer-Karlen, Walking 
through the Narthex: the Rite in the Chora, in uő (szerk.), Biography of a 
Landmark, The Chora Monastery and Kariye Camii in Constantinople/Is-
tanbul from Late Antiquity to the 21st Century, Brill, Leiden, 2023, 31–73; vö. 
http://www.churchofchora.com/img/inner-narthex-mosaics/the-annunci-
ation-to-the-virgin.jpg. 

85	 Nina Poliscsuk, Іконографія Благовіщення: покірність другої Єви 
[Az angyali üdvözlet ikonográfiája: A második Éva engedelmessége], 
Релігійно-інформаційна служба України (07.04.2018), https://risu.ua/
ikonografiya-blagovishchennya-pokirnist-drugoji-yevi_n90175.

86	 Epistyle with Feasts, Sinai Digital Archive (Michigan-Princeton-Alexand-
ria Expeditions to Mount Sinai), Michigan Inv. No. 1754/1759 (12. sz. vége, 
valószínűleg egy ikonosztáz részlete.) 



366 Zamfir Korinna

Szentlélek száll le Máriára.87 Az előbbi ábrázoláshoz nagyon hason-
lító angyali üdvözlet ikonon Mária ezúttal trónszéken, egy díszes 
épület előtt ül, a nézővel szemben, és oldalra tekint, a jobbja felől 
közeledő angyalra. Kezében orsót tart és bíbor fonalat fon. A fény-
sugár a mennyből jön, benne a Szentlélek galamb alakjában száll le 
rá.88 A Szent Katalin-kolostor gyűjteményében az ábrázolás nemcsak 
ikonokon, hanem számos más liturgikus tárgyon feltűnik.89 

A fonó Mária típus több ohridi ikonon is látható, a Szentlélek 
ábrázolása nélkül.90 

Kéziratokban szintén gyakori az angyali üdvözlet a fonó Máriá-
nak. Egy 6–7. századi szír kézirat egyik illuminációján Máriát és az 
angyalt a két szembenéző lapon ábrázolták; Mária bal kezében orsó 
és guzsaly.91 Néhány 13. századi örmény kézirat ábrázolásai élénk 
színvilágukkal tűnnek ki. Ilyen a jereváni Matenadaran Kézirattár-
ban őrzött 13. századi kilikiai evangéliumos könyv angyali üdvöz-
lete.92 A kék különböző árnyalataiba öltözött, elfátyolozott, bíbor 
fonalat fonó Mária a trónszék előtt áll, leeresztett bal kezében orsó. 

87	 Annunciation, Transfiguration, and Raising of Lazarus, Sinai Digital  
Archive (Michigan-Princeton-Alexandria Expeditions to Mount Sinai), 
Princeton No. 346; Michigan Inv. No. 494 (kb. 12. sz.). További jelenetei a 
születés, ill. Mária bemutatása a templomban.

88	 Angyali üdvözlet (12. sz. vége, valószínűleg konstantinápolyi művész-
től), St. Catherine’s Monastery, https://stcatherines.mused.com/en/items/ 
146895/annunciation; vö. Evans, Wixom, The Glory of Byzantium, 374–375. 

89	 Hímzett papi kézelőkön (epimanikia), No. 580282, Sinai Digital Archive 
(Michigan-Princeton-Alexandria Expeditions to Mount Sinai). További pél-
dák, a 18. századig, különböző liturgikus tárgyakon (kereszt, ereklyetartó, 
textíliák), ill. kéziratokban: https://www.sinaiarchive.org/s/mpa/item?-
fulltext_search=annunciation&resource_template_id%5B%5D=2&resour-
ce_template_id%5B%5D=5&resource_template_id%5B%5D=7&sort_by=c-
reated&sort_order=desc&submit=Search. 

90	 Egy 12. század eleji ohridi kettős ikon Gábriel arkangyallal és a kezében or-
sót tartó Máriával; egy 14. századi, körmenetekben használt ikon; 14., ill. 15. 
századi ikonpár a királyi kapukról. Milcho Georgievski, The Icon Gallery- 
Ohrid, Ohrid, 2024, 4., 5., 19., 34. (a botuni Istenanya-templom), 31. ábra.

91	 Paris, Bibliothèque nationale, ms syr. 33, 3v–4r.
92	 Matenadaran, Mesrop Mashtots Régi Kéziratok Intézete. 9422. sz. evangé-

liumos könyv, https://matenadaran.am/en/2023/12/31/gospel-xiii-centu-
ry-cilicia/.



367Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

Mária a jobbja felől közeledő angyalra tekint. A trón mögött életfa 
áll. A trón hátterében a templom és annak bíbor függönye látható.  
A színes ruhába öltözött angyal bal kezében hírnökbot, jobbját Má-
ria felé nyújtja.93 

A típus egyik monumentális keleti ábrázolása a kijevi Szent 
Szófia székesegyházban egy 11. századi díszes mozaikon látható, a 
keleti diadalívet keretező két pilléren. Az északi pilléren az angyal 
érkezik, fehér tógába öltözve, bal kezében a szokásos vörös hírnök-
bot, jobb kezét áldva emeli Máriára. A déli pilléren Mária kék ruhá-
ban, kék fátyollal borítva előre néz, kezében bíbor fonal. Az arany 
háttéren az angyal, illetve Mária szavai olvashatók görögül.94

A kép néha közvetve utal a fonásra. Az Ecsmiádzin evangéliumos 
könyv (989) egyik illuminációján az angyal Mária mellett áll; a szűz 
a néző felé fordul, jobb kezét az arcához emeli az ámulat gesztusá-
val. Kettejük között a földön fonalas kosár.95 

A két angyali üdvözlet szintézise
A szintézis egyik példája keleten Kokkinobaphosi Jakab prédi-

kációinak 12. századi kézirata, amelyet a JE-ból vett gazdag kép- 
anyag illusztrál. Az egyik illusztráción mindkét angyali üdvözlet 

93	 Pontatlanul Toros Roslinnak tulajdonítják: https://en.wikipedia.org/wiki/
Annunciation#/media/File:Annunciation_from_13th_century_Armenian_
Gospel.jpg. További örmény illuminációkról a 14. századból: Lusine Sarg-
syan, Illustrated Story of Jesus Christ and John the Baptist According to 
the Gospel of Luke (Armenian Miniature Art of 14th Century), Revue des 
études sud-est européennes / Journal of South-East Suropean Studies 56.1–4 
(2018) 43–67.

94	 Poliscsuk, Іконографія, https://risu.ua/ikonografiya-blagovishchen�-
nya-pokirnist-drugoji-yevi_n90175. Ugyanitt az angyali üdvözlet egy azo-
nos korabeli, megrongálódott freskón, amely feltételezhetően ugyancsak 
fonás közben mutatja Máriát. Poliscsuk további példája egy 16. századi 
kettős ikon, amelyen az annunciáció és a Jeruzsálembe való bevonulás 
látható.

95	 Matenadaran, Mesrop Mashtots Régi Kéziratok Intézete, Jereván, Ms. 2374, 
korábban Etchmiadzin Ms. 229. Stone, Studies, 133 (alsó ábra). Az angyal 
római fehér tógát visel. Az evangéliumos könyv elülső elefántcsont borí-
tóján Mária trónon ül, bal kezében talán orsót tart, jobb kezét szinte el-
utasítóan feltartja az előtte álló angyal felé. https://upload.wikimedia.org/
wikipedia/commons/6/69/Echgospfrontcov.jpeg. 



368 Zamfir Korinna

látható. Baloldalt Mária korsóval vizet merít egy szikla előtt levő 
kútból (a lábánál egy második korsó látható); a szűz visszapillant 
a fentről közeledő angyalra. A kép jobb oldalán Mária éppen érke-
zik, kezében a két korsóval, előtte trónszék, amelynek támlájára 
fel van aggatva a függöny. A háttérben magas, díszes épület, va-
lószínűleg a templom.96

A szintézis másik példája az örményországi gladzori kolostor-
ból származó evangéliumos könyv a 14. század elejéről. Az angyali 
üdvözlet festője T’oros Taroni.97 Az ábrázolás rendkívül színes. Az 
angyal és Mária között levő kútból a víz egy korsóba folyik. A kút 
mögött fa magaslik. Mária magas szék előtt áll, kék, arany díszíté-
sű köntösben, bíborszínű fátyolba burkolva, bal kezében orsó vörös 
fonallal, jobb kezét felemeli a csodálkozás gesztusával. Fejét a feléje 
közeledő angyal felé fordítja. Az angyal kék tunikában, bíborszínű 
tógában közeledik, jobb kezével Máriát köszönti. A jelenet hátteré-
ben magas épületek láthatók, egyikük valószínűleg a templom, a 
másik talán Mária háza.

96	 Peppard, Oldest Church, 177; Patton, Annunciation (Paris, BnF, MS gr. 1208, 
fol. 159v), https://ima.princeton.edu/wp-content/uploads/2017/03/bgmpa-
ris1208.159v.jpg. A homíliák Mária életének eseményeiről szólnak a JE 
alapján. A Konstantinápolyból származó kézirat valószínűleg Iréne (Pi-
roska) császárné támogatásával jelent meg. Elizabeth Jeffreys, The Homi-
lies of James Kokkinobaphos in Their Twelth Century Context, in Thomas 
Arentzen, Mary B. Cunningham (szerk.), The Reception of the Virgin in 
Byzantium. Marian Narratives in Texts and Images, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2019, 281–307. 

97	 Thomas F. Mathews, Alice Taylor, The Armenian Gospels of Gladzor, The 
Life of Christ Illuminated, J. Paul Getty Museum, Los Angeles, 2001, 41–42; 
melléklet, 43. ábra. Avedis K. Sanjian, Medieval Armenian Manuscripts at 
the University of California, University of California Press, Los Angeles, 
1999. 



369Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

Gladzori evangéliumos könyv98 Lviv, Andrej Septickij Nemzeti Múzeum99

Szintézis másként: kettős annunciáció 
Egy 16. század első feléből származó, a lvivi nemzeti múzeumban 

található panelen egymás mellett látható az angyali üdvözlet An-
nának és Máriának.100 A kép nem időrendi sorrendben (balról jobbra) 
tünteti fel a két történetet. A néző bal oldalán az angyal az álló, fonó, 
fejét szerényen lehajtó Máriát köszönti. Jobboldalt egy kisebb terme-
tű (fiatalabb?) angyal adja tudtul Annának, hogy gyermeke születik. 
Anna felfele néz, az égre, illetve a babérfán levő fészekre (a jelenet 
Anna panaszára utal, JE 2.4, 3.1). A háttérben a szintén felfele tekintő 
Joákimot látjuk. 

98	 Gladzor Gospels, University of California, Los Angeles. Library Department 
of Special Collections. Armenian Manuscripts Armenian MS. 1 170/466, 
305, https://digital.library.ucla.edu/catalog/ark:/21198/zz0009gx6g (a 309. 
o. kikeresésével), https://iiif.library.ucla.edu/iiif/2/ark%3A%2F21198%2Fz-
z0009hj0h/full/4280,/0/default.jpg. 

99	 Lviv, Andrej Septickij Nemzeti Múzeum, https://nml.com.ua/wp-content/
themes/museum/img/collection/collection-img-3-2x.jpg. 

100	Poliscsuk, Іконографія, https://risu.ua/ikonografiya-blagovishchen�-
nya-pokirnist-drugoji-yevi_n90175 (11. ábra).



370 Zamfir Korinna

Angyali üdvözlet ábrázolások Nyugaton
Nyugaton a középkortól a reneszánszig terjedő, közismert műal-

kotásokon az angyali üdvözlet ábrázolása legtöbbször sematikus. 
Mária térdelve imádkozik, vagy ül és olvas, az angyal gyakran tér-
den állva adja tudtul a jó hírt. Az angyal kezében hírnökbot vagy 
liliomszál. Azonban az ókortól a 16. századig több olyan ábrázolás is 
fennmaradt, amely a PM/JE hatását tükrözi.101 

Angyali üdvözlet a forrásnál vagy a kútnál
A jelenet nem olyan gyakori, mint a párja, és ritkább, mint Kele-

ten, de nem ismeretlen. A milánói székesegyház kincstárában lát-
ható ötödik századi elefántcsont diptychonon Mária térdelve éppen 
vizet meríteni készül a forrásból, és visszatekint az őt megszólító 
angyalra.102 

A velencei Szent Márk-bazilika több 12/13. századi bizánci stí-
lusú mozaikja a PM, közvetve a JE hatását tükrözi.103 A sötétkék-
be öltözött, elfátyolozott Mária a kútból vizet meríteni készül, és 
hátratekint a fentről érkező angyalra; mögötte aranyozott háttér.  
A kép szélén magas, impozáns épület áll. A falon egymás mellett lát-
ható az angyali üdvözlet a kútnál és a vízpróba. A társítás különös, 
mivel a JE/PM alapján a nyilvánvaló párosítás a fonó, a templom 

101	 Az angyali üdvözlet képi reprezentációjáról röviden Volkmar Greisel-
mayer, Verkündigung. Ikonographisch, LThK 10, 688–689 (nyugaton); 
Végh János, Angyali üdvözlet, MKL 1 (1993) 282–283, keleten: Stelian Paș-
ca-Tușa, Gabriel-Ștefan Solomon, Bogdan Șopterean, The Annunciation 
in Byzantine Art. Patterns of Representation, European Journal of Science 
and Theology 19.3 (2023) 133–144.

102	Pamela Patton, The Annunciation at the Spring, The Index of Medieval 
Art (2017. március 22.), https://ima.princeton.edu/2017/03/22/the-annun-
ciation-at-the-spring/. 

103	Otto Demus, The Mosaic Decoration of San Marco, Venice, Dumbarton 
Oaks, Washington, DC – University of Chicago Press, Chicago, IL, 1988, ix, 
51; függelék: 12b. ábra (a kereszthajó északi részén). A mozaikok egy része 
a 17. századi munkálatok során eltűnt, a fennmaradt részük módosult.



371Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

függönyén dolgozó Máriának megjelenő angyal lenne. Ezt sugallja a 
két panel fölötti felirat második része is.104

San Marco (Velence), Angyali üdvözlet és vízpróba105 

A fonó Mária
Nyugaton a típus legkorábbi és legismertebb példája a Santa Ma-

ria Maggiore 5. századi mozaikja. A képsor a 13. századi átépítések 
nyomán a diadalíven látható. A Mária életéről szóló ciklust a PM 
ihlette. Mária díszes széken ül és a bíborszínű szálat fonja, mellette 
magas kosár bíborfonallal. Mária öltözéke, hajviselete, testtartása 

104	Az angyali üdvözlet melletti mozaik a vízpróbát ábrázolja. A pap edényt 
tart Mária elé. Mária mögött József és két fiatal férfi (talán a tanúk). A két 
mozaik fölötti felirat: +NUNTIAT• EXPAVIT • QUO TINGAT • VELA • PARA-
VIT. Az első rész („[az angyal] hirdet, [Mária] megrendült”) az első angyali 
üdvözletre utal. A felirat második része ([a pap] „ellátja azt, aki függönyt 
fest”) nem talál a képhez, ugyanis a bíborfesték átadásaként értelmezi (át) 
a keserű víz próbája jelenetét. A lehetséges okról: Evelyn Chamrad, Der  
Mythos vom Verstehen: ein Gang durch die Kunstgeschichte unter dem Aspekt 
des Verstehens und Nichtverstehens in der Bildinterpretation, doktori dis�-
szertáció, Heinrich Heine Egyetem, Düsseldorf, 2001, 94–96; vö. Otto Demus, 
Die Mosaiken von San Marco in Venedig, 1100−1300, Rohrer, Wien, 1935, 35. 

105	Patton, Annunciation, https://ima.princeton.edu/wp-content/uploads/ 
2017/03/San-Marco-768x543.jpg.



372 Zamfir Korinna

egy bizánci császárnőé: arany tunikát visel, ruháját gyöngysor dí-
szíti, fülében gyöngyfüggők. Egy angyal Mária előtt áll és jobb kezé-
vel köszönti vagy bemutatja őt.106 Fentről egy másik angyal érkezik, 
felemelt kézzel. Máriára a Szentlélek száll le galamb képében. Mária 
mögött két másik angyal áll; további két angyal átvezet a követke-
ző jelenetbe. Az angyalok sokasága Mária udvartartását idézi. Az 
angyalok tógába öltözött római férfiakra hasonlítanak (bár lábbelit 
nem viselnek); kilétüket a szárnyak és a glória jelzik. A kép bal olda-
lán ház áll zárt díszes kapuval. 

A horvátországi Poreč római katolikus Euphrasius-bazilikája ke-
let és nyugat határán áll. Az angyali üdvözlet ábrázolása kétszer is 
szerepel. Az apszis belső falán egy hatodik századi mozaikon a fonó 
Mária típusa világosan látható. A trónon ülő Mária bal kezében jól 
kivehető a bíbor fonal. A szűz meglepetésében jobb kezét az arcá-
hoz emeli. Sötét színű ruhát visel, de az áttetsző fátyol alig borítja 
a haját. Vonásai a bizánci udvar női alakjaira emlékeztetnek. Előtte 
a földön kehelyszerű kosár, amelyben fonal látható. Vele szemben 
áll az érkező angyal, római viseletben, bal kezében hírnökbottal.  
A 13. században az újonnan épített cibórium boltívét szintén az an-
gyali üdvözletet ábrázoló mozaik díszíti. A két alak egymástól távol 
áll. Mária itt is trónon ül, de sötét öltözetben, teljesen elfátyolozva, 
a késői bizánci konvencióknak megfelelően. A fonás téma elhalvá-
nyult, csak a Mária bal kezében tartott alig kivehető orsó utal rá. 
Testtartása engedelmes válaszára utal. Mindkét mozaikon a trón 
mögött díszes, oszlopos épület áll, valószínűleg a templom.107 A 13. 

106	Peppard, Oldest Church, 166–167; Joseph Wilpert, Die römischen Mosai-
ken und Malereien der kirchlichen Bauten vom IV. bis XIII. Jahrhundert I. 
Text. 1: Herder, Freiburg, 1916, 76, 412–417; IV: Tafeln: Malereien, Herder, 
Freiburg, 1916; 53–55; Late Antique Images, 213–217; Christian Iconography. 
Vele egyidős a Pignatta szarkofág oldalán levő féldombormű (Quadrarco 
di Braccioforte, Ravenna), Gines Taylor, i.m., 188–201, vö. AMS Historica. 

107	The Two Annunciation Mosaics in the Apse of the Euphrasian Basilica 
(szerző nélkül), in A Guide to Christian Iconography: Images, Symbols, and 
Texts. A 6. századi mozaik eucharisztikus szimbolizmusáról (a fonal, ame-
lyet Mária sző, mint Krisztus teste, a kehely alakú kosár): Maria Evange-
latou, Female Materialities at the Altar. Mary’s Priestly Motherhood and 
Women’s Eucharistic Experience in Late Antique and Byzantine Churches,  
in Mark D. Ellison, Catherine Gines Taylor, Carolyn Osiek, Material 



373Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

századi mozaik felett latin felirat olvasható: ANGELUS INQUIT AVE 
QUA MUNDUS SOLVITUR A V[A]E, „Az angyal szólt: Üdvöz légy, te, 
aki által a világ megmentetik a jajtól!” (az angyal szavai egy közép-
kori himnusz kezdősorát idézik).108 A felirat úgy mutatja be Máriát, 
mint új Évát, aki igent mondott a megváltásra.

A típus további példája egy féldombormű a franciaországi 
Conques Sainte-Foy apátsági templomból.109 

A fonó Mária jelenete tárgyakon, illetve kéziratokban is megta-
lálható. Jól látható például az 5–6. századi berlini elefántcsont pyxi-
sen.110 A genoelseldereni Szent Márton-templomból származó Karo-
ling kori elefántcsont faragványon Mária egy épület árkádjai előtt 
trónon ül, kezében orsóval; jobbja felől az angyal köszönti, balról egy 
másik alak a függönyt húzza el. Alatta a vizitáció látható.111 Hasonló 
az oxfordi Bodleian Library evangéliumos könyv elefántcsont borí-
tóján látható ábrázolás, a 9. század elejéről.112 

Amint Peppard utalt rá, egyes ábrázolások nem fonás közben 
jelenítik meg Máriát, de egy fonalas kosár vagy más eszköz utal az 
epizódra. A Santa Maria Antiqua egyik délkeleti oszlopa mellett egy 
I. Márton pápa (649–653) korabeli, töredékesen fennmaradt angyali 
üdvözlet freskón az angyal látható, illetve részben a trónszéken ülő 
Mária (feje nem vehető ki). Mária jobb lába mellett bíborszínű fo-
nalas kosár.113 Az ún. Grado-szék elefántcsont féldomborműveinek 

Culture and Women’s Religious Experience in Antiquity: An Interdisciplinary 
Symposium, Lexington Books, Lanham, MD, 2021, 257–302 (272–273).

108	Felix mater, ave, qua mundus solvitur a vae / Quae genitrix Evae vae fecit 
omnia breve (54. Oratio ad beatam Mariam V. Orat. ms. Tegurinum saec. 15. 
Clm. Monacen. 20 002), Guido Maria Dreves (szerk.), Pia dictamina. Reim-
gebete und Leselieder des Mittelalters, V. (Analecta hymnica medii aevi 31), 
Reisland, Leipzig, 1899, 86.

109	Az északi kereszthajó egyik oszlopán, 12. sz. eleje. 
110	Gines Taylor, Late Antique Images, 71–72 (Skulpturensammlung und 

Museum für Byzantinische Kunst, Staatliche Museen zu Berlin).
111	 Brüsszel, Musées Royaux d’Art et d’Histoire, 790 körül. https://upload.wiki-

media.org/wikipedia/commons/5/58/Ivory_from_Genoels-Elderen_right.
JPG

112	Bodleian Library MS. Douce 176.
113	Joseph Wilpert, Die römischen Mosaiken und Malereien der kirchlichen 

Bauten vom IV. bis XIII. Jahrhundert (Band 2): Text: 2. Hälfte, Herder, 



374 Zamfir Korinna

egyikén Mária lába mellett egy kosár látható a fonáshoz szükséges 
eszközökkel.114 A San Gimignano-i ferences körökből származó Me-
ditationes vitae Christi az apokrif gyermekségevangéliumok hatását 
tükrözi.115 Az írás egyik olasz nyelvű, gazdagon illusztrált kézirata, 
az Ital 115, számos jelenetet tartalmaz Mária életéből.116 Az angyali 
üdvözlet alig utal a JE/PM-ra (Mária trónon ül, bal kezében könyv, 

Freiburg, 1916, 664, 679; Band 4: Tafeln: Malereien, Herder, Freiburg, 1916, 
143a (színes ábra); van Dijk, The Angelic Salutation, 426, 428 (10. ábra, fe-
kete-fehér). E korábbi freskóra a későbbi, VII. János pápa korabeli angyali 
üdvözlet réteg alatt bukkantak rá. A VII. János korabeli freskó hasonló, 
Mária és az angyal lába között fonalas kosár áll. Wilpert, Die römischen 
Mosaiken II.2., 144a.

114	Peppard, Oldest Church, 172 (további példákkal). Az ún. Grado-szék (7–8. sz.) 
rendeltetése bizonytalan. Talán egy liturgikus trónszék, amelyet Hérakle- 
iosz bizánci császár (7. sz.) kapott az itáliai Gradóban Egyiptom visszafog-
lalása után, https://www.metmuseum.org/art/collection/search/477490. 
Kurt Weitzmann szerint azonban az elefántcsont féldomborművek nem 
a Grado-katedrát díszítették, és nem keletről származnak, hanem Amalfi-
ból. Az angyali üdvözletet a legkorábbinak tekinti (7. sz.), és úgy véli, hogy 
egy konstantinápolyi mintát követhetett. The Ivories of the So-Called Gra-
do Chair (Dumbarton Oaks Papers 26), Dumbarton Oaks, Washington, DC, 
1972, 65–67, 89–91.

115	 A 13–14. századi írás szerzője ismeretlen (Giovanni di Caulibus vagy Jaco-
bus da San Gimignano?). Egy toszkán klarisszának íródott. A mű a szerze-
tesnők példaképeként mutatja be Máriát. Holly Flora, The Devout Belief of 
the Imagination. The Paris Meditationes Vitae Christi and Female Francis-
can Spirituality in Trecento Italy (Disciplina Monastica 16), Brepols, Turn-
hout, 2009, 27–33; Cathleen A. Fleck, Reimagining Jerusalem’s Architectural 
Identities in the Later Middle Ages, Brill, Leiden, 2022, 121.

116	 Isa Ragusa, Rosalie B. Green, Meditations on the Life of Christ. An Illustra-
ted Manuscript of the Fourteenth Century: Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. 
ital. 115, Princeton, 1961, xxi–xxxv, 9–15; Flora, Devout Belief, 93–97; Diego 
Dotto, Dávid Falvay, Antonio Montefusco (szerk.), Le Meditationes vitae 
Christi in volgare secondo il codice Paris, BnF, it. 115 (Filologie medievali e 
moderne 24; Serie occidentale 20), Ca’Foscari, Venezia, 2021, 296, 298–299, 
302. Ld. Folio 6r, 7v, 8r, 9r (Mária bemutatása a templomban, Mária a többi 
szűzzel a templom előtt sző, angyal égi kenyérrel táplálja, József eljegyzi 
Máriát). 



375Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

előtte korsószerű vázában liliom),117 de a fonó Mária is megjelenik, 
József kételye ábrázolásában.118

A két angyali üdvözlet szintézise
A Milánó melletti castelsepriói Santa Maria foris portas templom 

jelentősen megrongálódott freskói világosan tükrözik a JE/PM hatá-
sát. A templom és freskói kora vitatott (a 8. századtól a 10. század ele-
jéig).119 A falfestmények bizánci hatást mutatnak. Az angyali üdvöz-
let jelenetén a fátylat viselő Mária trónszéken ül, bal kezében orsó és 
guzsaly. Jobb kezével mintha a lábánál levő vizeskorsó felé nyúlna, 
miközben meglepődve a közeledő angyalra tekint. Mária mögött az 
ajtón egy másik, megrendült női alak néz be, talán a szüzek egyike.

A valóra vált angyali üdvözlet: a fonó, a várandós Mária 
A 14. század végén–15. század elején egy sajátos típus jelenik 

meg, a Maria gravida ábrázolás, amely a JE/PM hatását tükrözi, de 
a már valóra vált ígéretet jeleníti meg. A középpontban a várandós 
Mária rendszerint trónszéken ül és fon. Az angyal nincs mindig je-
len, máskor két angyal is látható. Mária méhében már ott látható 
a gyermek Jézus. Az egyik legszebb példa a Magyar Nemzeti Ga-
lériában őrzött, a Batthyányok németújvári (güssingi) gyűjtemé-
nyéből származó, a várandós Máriát ábrázoló töredékes táblakép 
(1410 körül).120 Mária díszes széken ül, jobb kezében orsó, mellette 

117	 Folio 10r, vö. 11v (Mária elfogadja a küldetést), 12r (hálát ad a kiválasztá-
sért). Ragusa, Green, Meditations, 17–19; Flora, Devout Belief, 96–97; Dot-
to, Falvay, Montefusco, Le Meditationes, 304–305.

118	Mária bal kezével fejti le a fonalat a guzsalyról, jobb kezében orsó; a le-
vert Józsefet nézi, folio 16v, Ragusa, Green, Meditations, 27; Dotto, Falvay, 
Montefusco, Le Meditationes, 314.

119	Több kép egyértelműen a JE/PM-ból merít (Mária alávetése a vízpróbá-
nak; a születésjelenet a két bábával, amint a kis Jézust fürdetik). John  
Mitchell, Bea Leal, Wall Paintings in S. Maria Foris Portas (Castelseprio) 
and the Tower at Torba. Reflections and Reappraisal, in Castelseprio e Tor-
ba: sintesi delle ricerche e aggiornamenti, szerk. Paola Marina de Marchi, 
SAP Società Archeologica, Mantua, 2013, 311–244.

120	https://www.szepmuveszeti.hu/mutargyak/34408/; Török Gyöngyi, Újabb 
ismeretek az oltárépítő műhelyek munkamódszereiről, Ars Hungarica 2 
(1995) 181–197.



376 Zamfir Korinna

motolla, balra hátrább guzsaly. Jobb oldalán egy edényből víz foly-
dogál. Mária fölött a Szentlélek galamb képében látható, valamint 
két kis angyal, egyikük kezében orsó és kicsi rokka vagy motolla. 
A másik angyal a guzsaly végét tartja. Így a Mária bal kezében tar-
tott leheletszerű fonal mintha az égi rostokból származna, és terhes 
méhe fölött halad át, amíg az orsóig ér. A táblaképet 1993-ban res- 
taurálták, és a barokk korból származó átfestést eltávolították. Az 
infravörös kamerás vizsgálat kimutatta, hogy eredetileg a váran-
dós Mária méhében kettős mandorlában a keresztet tartó gyermek 
Jézust ábrázolták. Mária jobb oldalán egy olvasóállványon nyitott 
könyv látható, oldalain az angyali üdvözlet szavai: „Ave, gratia ple-
na”, ill. „Dominus tecum”. A táblakép egy nagyobb oltárkép részlete 
lehetett. A Mária jobb oldalán, a kép szélén levő angyalszárny vége 
arra utal, hogy az eredeti képen az angyal is látható volt. A festmény 
így a Lk 1,26-38 és a JE 11.1-3 szintézise. A földön heverő, botra fűzött 
szalmakalapot Józsefnek tulajdonítják, és azt feltételezik, hogy a kép 
József kételyeit is szemléltette Mária terhességét illetően (JE 13–14),121 
azonban József ábrázolásának hiányában ez csak feltételezés. A kép 
egy, a korban máshol is előforduló típust ábrázol. Az Erfurti Mester-
től származó festmény a trónon ülő Máriát ábrázolja fonás közben, 
guzsallyal és orsóval; hasában mandorlában a kis Jézus látható.122  
A Mária jobbján benéző csodálkozó idősebb férfi valószínűleg József. 
A Schwäbisch Hall-i Urbanskirche falfestményén (14/15. sz.) Mária 
trónon ül és fon. Baloldalt guzsaly, jobboldalt a földön orsó, Mária 
pedig a fonalat tartja jobb kezében.123 

121	Török, Újabb ismeretek, 184.
122	Maria am Spinnrocken, Staatliche Museen zu Berlin, Preußischer Kultur-

besitz, 1400 körül, https://www.bildindex.de/document/obj02552102; Gian-
nina Wedde, Am seidenen Faden, Publik Forum (30.08.2020).

123	Klaus Klünder, Christa Regina Klünder, Katalog der Wandmalereien in 
den Kirchen und Kapellen Baden-Württemberg’s von der ottonischen Zeit 
bis zur Renaissance, https://kirchenwandmalereien.de/html/schwabisch_
hall-st_urban.html; Christiane Rossner, Der Faden des Lebens, Monumente, 
2012. december. A típus további példáiról: Török, Újabb ismeretek, 184–185.



377Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

Zárógondolatok

A JE olyan történetet tár az olvasó elé, amely egyszerre bibliai motí-
vumoktól áthatott, csodás és mélységesen emberi. Joákim és Anna a 
bibliai párokhoz hasonlóan gyermektelensége miatt szenved, Isten-
hez kiált, meghallgatásra talál, és rendkívüli módon gyermeket kap 
ajándékba, aki majd kiemelt szerepet tölt be a választott nép életé-
ben. Mária a kiválasztott, Istennek szentelt gyermek, akit a szentség 
jelei kísérnek. Fiatal kora az életszentség útja: csodálatot vált ki és 
követésre inspirál. Mária egyszerre Istennek szentelt szűz, mint a 
női nazírok és a görög-római vallásokból ismert szent szüzek, egy-
szerű fiatal lány, aki a nők mindennapi életét éli, vízért jár a kútra, 
ahol a biblia világában sorsfordító találkozásokra kerül sor, tiszte-
letre méltó asszony, aki a fonással, szövéssel az erényes női élet 
példáját testesíti meg, és az anyák példaképe. A történet továbbí- 
rása a PM-ban Máriát az Istennek szentelt szüzek és szerzetesnők 
példaképévé avatja. 

A JE a Mária-tisztelet legkorábbi tanúja. Az írás rendkívüli hatást 
gyakorolt a liturgiára, a mariológiára és az ikonográfiára. Befolyása 
Keleten közvetlenül, Nyugaton közvetve, a PM és az általa ihletett 
írásokon keresztül érvényesült. Az angyaliüdvözlet-ábrázolások 
tipológiája szempontjából érdekes, hogy a fonó Mária típusa jóval 
gyakoribb, mint a kútnál/forrásnál ábrázolt jelenet. Különösen a bi-
zánci ikonográfiában évszázadokon át ez volt a szabványábrázolás, 
részben valószínűleg azért, mert Jézus születésének hírüladása ek-
kor hangzik el kifejezetten, részben a fonó nő korábban említett erő-
teljes szimbolizmusa miatt. Mária így a tiszteletre méltó, otthonülő, 
a hagyományos életformát megtestesítő nő típusa lesz. A bizánci 
ikonográfia ezt erősíti meg Mária teljesen elfátyolozott ábrázolásá-
val. A díszesen öltözött, alkalomadtán ékszert viselő ötödik-hatodik 
századi előkelő matróna vagy bizánci császárnő képét idéző Máriát 
felváltja a világtól visszavonuló, elrejtőző Istenanya. Érdekes lenne 
megvizsgálni azt is, hogy miként és miért váltja fel a késő középkor-
tól/a reneszánsztól a kétkezi munkával foglalatoskodó Mária képét 
az olvasó és szemlélődő Máriáé, de ez egy másik tanulmány témája 
lenne.



378 Zamfir Korinna

E széles körű recepció érdekessége, hogy míg a keleti egyházak 
elismerték a JE különleges státusát, a nyugati egyház hivatalosan 
elvetette, mégis az ünnepek megalapozásában és sokáig a templo-
mi-kultikus ábrázolásokon is felhasználta. A JE elvetését követően 
az ikonográfiában nem tűnt el az annunciáció a kútnál vagy fonás 
közben. Itt csak az angyali üdvözlet ikonográfiájáról volt szó, de 
Mária születése, bemutatása a templomban, közvetve a szeplőtelen 
fogantatás, Szent Anna és Joákim liturgikus ünneplése és ábrázo-
lása, a születés hagyományos megjelenítése a JE/PM hallgatólagos 
elfogadását feltételezi. 

Thomas O’Loughlin a rituális-kultikus megemlékezés és az ala-
pul szolgáló szöveg elfelejtése közötti ellentmondásra mutat rá: mi-
közben a JE által ihletett ünnepeket megtartjuk és a mögöttük levő 
hagyományokról megemlékezünk, kiküszöböljük vagy leértékeljük 
azokat a szövegeket, amelyek e liturgikus megemlékezés legkoráb-
bi tanúi.124 A kanonizálási folyamat nyomán apokriffá lett irodalom 
a kora kereszténység sokszínűségét szemlélteti. Ugyanakkor azt is 
tudatosíthatja, hogy a „kanonikus” és „apokrif” irodalom éles elkü-
lönítése nem célravezető, ha meg akarjuk érteni a keresztény hit és 
liturgikus gyakorlat gyökereit. 

Bibliográfia/Bibliography

Fleck, Cathleen A., Reimagining Jerusalem’s Architectural Identities 
in the Later Middle Ages, Brill, Leiden, 2022.

Amann, Émile, Le Protévangile de Jacques et ses remaniements latins, 
Letouzey et Ané, Paris, 1910.

Andrew Doole, J., ‘Not quite, Mary’ (PJ 11.3). The Ins and Outs of Vir-
ginal Conception in Annunciation Accounts, in Jan N. Bremmer, 
J. Andrew Doole, Thomas R. Karmann, Tobias Nicklas, Boris 
Repschinski (szerk.), The Protevangelium of James, Peeters, Leu-
ven, 2020, 217–248.

124	Protoevangelium, 57, 75–76.



379Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

Archer, Léonie J., The Role of Jewish Women in the Religion, Ritual 
and Cult of Graeco-Roman Palestine, in Cameron, Averil, Amélie 
Kuhrt (szerk.), Images of Women in Antiquity, Routledge, London, 
1993, 273–287.

Bădiliță, Cristian, Evanghelii apocrife, Adevărul, Bucureşti, 52012.
Basile, Giuseppe, Giotto agli Scrovegni. La cappella restaurata. Ediz. 

illustrata (Guide artistiche Skira), Skira, Genf – Milano, 2002.
 Boicu, Dragoş, Praznicul Bunei Vestiri în omiliile Sfântului Petru 

Chrysologul, in Buda, Daniel et al. (szerk.) Jertfelnicie în apostolat, 
didascalie și liturghisire. Prinos de cinstire adus Înaltpreasfințitu-
lui Părintelui nostru Dr. Laurenţiu Streza, Arhiepiscopul Sibiului și 
Mitropolitul Ardealului, la împlinirea vârstei de 75 de ani, Andreia-
na, Sibiu, 2022, 580–591.

Bremmer, Jan N., Author, Date and Provenance of the Protevangeli-
um of James, in Jan N. Bremmer et al. (szerk.), The Protevangeli-
um of James, Peeters, Leuven, 2020, 49–70.

Chamrad, Evelyn, Der Mythos vom Verstehen: ein Gang durch die Kun-
stgeschichte unter dem Aspekt des Verstehens und Nichtverste- 
hens in der Bildinterpretation, doktori disszertáció, Heinrich Hei-
ne Egyetem, Düsseldorf, 2001.

Charles, H., The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testa-
ment in English 2., Oxford University Press, Oxford, 1913.

de Strycker, Émile, La forme la plus ancienne du Protévangile de 
Jacques. Recherches sur le papyrus Bodmer 5 avec une édition cri-
tique du texte grec et une traduction annotée, Société des Bollan-
distes, Bruxelles, 1961.

de Voragine, Jacobus, The Golden Legend. Readings on the Saints, 
ford. William G. Ryan, bev. Eamon Duffy, Princeton University 
Press, Princeton – Oxford, 2012.

Demus, Otto, Die  Mosaiken von San Marco in Venedig, 1100−1300,  
Rohrer, Wien, 1935.

Demus, Otto, The Mosaic Decoration of San Marco, Venice, Dumbarton 
Oaks, Washington, DC – University of Chicago Press, Chicago, IL, 
1988.

Dotto, Diego, Dávid Falvay, Antonio Montefusco (szerk.), Le Medi-
tationes vitae Christi in volgare secondo il codice Paris, BnF, it. 115 



380 Zamfir Korinna

(Filologie medievali e moderne 24; Serie occidentale 20), Ca’Fos-
cari, Venezia, 2021.

Dörömbözi János, Adamik Tamás, Csodás evangéliumok (Apokrif ira-
tok), Telosz, Budapest, 1998.

Dreves, Guido Maria (szerk.), Pia dictamina. Reimgebete und Leselieder  
des Mittelalters, V. (Analecta hymnica medii aevi 31), Reisland, 
Leipzig, 1899.

Ehlen, Oliver, Das Pseudo-Matthäusevangelium, in Christoph Mark-
schies, Jens Schröter (szerk.), Antike christliche Apokryphen in 
deutscher Übersetzung. Bd. I/2: Evangelien und Verwandtes, Mohr 
Siebeck, Tübingen, 2012, 983–1002.

Elliott, J. K., Patricia M. Rumsey, The Protevangelium of James, Bre-
pols, Turnhout, 2022.

Elliott, J. Keith, The Apocryphal New Testament. A Collection of 
Apocryphal Christian Literature in an English Translation, Oxford 
University Press, Oxford, 1993 (repr. 2005).

Evangelatou, Maria, Female Materialities at the Altar. Mary’s  
Priestly Motherhood and Women’s Eucharistic Experience in Late 
Antique and Byzantine Churches, in Mark D. Ellison, Catherine 
Gines Taylor, Carolyn Osiek, Material Culture and Women’s Reli-
gious Experience in Antiquity: An Interdisciplinary Symposium, 
Lexington Books, Lanham, MD, 2021, 257–302.

Flamine, Marco, Le ampole di Monza, tesori di Terra Santa, in Cezare 
Alzati et al. (szerk.), Milano e la Terra Santa: Atti del convegno 
in apertura delle celebrazioni per i cento anni della rivista Terra-
santa, Milano, 9 novembre 2019, Fondazione Terra Santa, Milano, 
2020, 95–112.

Fletcher, R. A., Celebrations at Jerusalem on March 25th in the Sixth 
Century A. D., Studia Patristica V. Papers Presented to the Third In-
ternational Conference on Patristic Studies Held at Christ Church,  
Oxford, 1959, III: Liturgica, Monastica et Ascetica, Philosophica, 
szerk. F. L. Cross et al. (1962) 30–34.

Flora, Holly, The Devout Belief of the Imagination. The Paris Medita-
tiones Vitae Christi and Female Franciscan Spirituality in Trecento 
Italy (Disciplina Monastica 16), Brepols, Turnhout, 2009.



381Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

Gines Taylor, Catherine, Late Antique Images of the Virgin Annunciate  
Spinning: Allotting the Scarlet and the Purple (Texts and Studies 
in Eastern Christianity 11), Brill, Leiden, 2018.

Greiselmayer, Volkmar, Verkündigung. Ikonographisch, LThK 10, 
688–689.

Hock, Ronald F., The Infancy Gospels of James and Thomas, Pole- 
bridge, Santa Rosa, CA, 1995.

Jeffreys, Elizabeth, The Homilies of James Kokkinobaphos in Their 
Twelth Century Context, in Arentzen, Thomas, Cunningham, 
Mary B. (szerk.), The Reception of the Virgin in Byzantium. Marian  
Narratives in Texts and Images, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2019.

Josua, Maria, Eissler, Friedmann, Das arabische Kindheitsevange-
lium, in Markschies, Christoph, Schröter, Jens (szerk.), Antike 
christliche Apokryphen in deutscher Übersetzung. I: Evangelien 
und Verwandtes, Teilband 2, Mohr Siebeck, Tübingen, 2012, 963–
983.

Jugie, Martin, Abraham d’Éphèse et ses écrits, Byzantinische Zeit- 
schrift 22 (1913) 37–59.

Karmann, Thomas R., Apokryph oder doch geradezu kanonisch? Zur 
Rezeption des Protevangelium Jacobi im antiken Christentum, 
in Bremmer, Jan N. et al., The Protevangelium of James, Peeters, 
Leuven, 2020, 1–48.

Klünder, Klaus, Klünder Christa Regina, Katalog der Wandmalereien  
in den Kirchen und Kapellen Baden-Württemberg’s von der otto-
nischen Zeit bis zur Renaissance, https://kirchenwandmalereien.
de/html/schwabisch_hall-st_urban.html

Kügler, Joachim, Verkündigung des Herrn I. Biblisch-theologisch, 
LThK 10., 684–685

Lidova, Maria, XAIPE MAPIA. Annunciation Imagery in the Making, 
Ikon 10 (2017) 45–61.

Maas-Ewerd, Theodor, Verkündigung des Herrn IV. Liturgisch, LThK 
10., 687–688.

Mamyan, Mari, The Protevangelium of James in the Context of the 
‘Armenian Gospel of the Infancy’, in Jan N. Bremmer, J. Andrew 
Doole, Thomas R. Karmann, Tobias Nicklas, Boris Repschinski 



382 Zamfir Korinna

(szerk.), The Protevangelium of James, Peeters, Leuven, 2020, 
249–263.

Mathews, Thomas F., Taylor, Alice, The Armenian Gospels of 
Gladzor, The Life of Christ Illuminated, J. Paul Getty Museum, Los 
Angeles, 2001.

Mitchell, John, Leal Bea, Wall Paintings in S. Maria Foris Portas 
(Castelseprio) and the Tower at Torba. Reflections and Reappraisal,  
in Castelseprio e Torba: sintesi delle ricerche e aggiornamenti, 
szerk. de Marchi, Paola Marina, SAP Società Archeologica, Man-
tua, 2013, 311–244.

Moroz Sarno, Yaryna, L’annunciazione del Signore (25.03.2024), 
Україна: релігія-культура-мистецтво / Ucraina: religione-cul-
tura-arte, https://ucrainistica.blogspot.com/2020/04/annuncian-
zione.html. 

Nicklas, Tobias, Israel, der Tempel und der theologische Ort des Pro-
tevangelium Jacobi, in Jan N. Bremmer, et al. (szerk.), The Prote-
vangelium of James, Peeters, Leuven, 2020, 133–158.

Nikitenko, Nadia, Про первинне присвячення вівтарів Софії 
Київської [A kijevi Szent Szófia első oltárainak felszenteléséről], 
Ucrainica Mediaevalia 4 (2021) 61–92.

Nixon, Virginia, David Thomas, Peter Stiles, Barbara Baert, Anne 
(Mother of Mary), Encyclopedia of the Bible and Its Reception II., 
Walter de Gruyter, Berlin – New York, 2009, 49–54.

Nóda Mózes, Liturgika. Szentmise, zsolozsma, szentségek. Keresztény 
szimbólumok, Kolozsvári Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 22009.

Nutzman, Megan, Mary in the Protevangelium of James: A Jewish 
Woman in the Temple?, Greek, Roman and Byzantine Studies 53.3 
(2013) 551–578.

O’Loughlin, Thomas, The Protoevangelium of James and the Mo-
dern Roman Rite: A Case Study in the Structure of Liturgical Me-
mory, Anaphora 3.2 (2009) 57–80.

Osborne, John, Rome in the Eighth Century. A History in Art,  
Cambridge University Press, Cambridge, 2020.

Pașca-Tușa, Stelian, Gabriel-Ștefan Solomon, Bogdan Șopterean, 
The Annunciation in Byzantine Art. Patterns of Representation, 
European Journal of Science and Theology 19.3 (2023) 133–144.



383Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

Patton, Pamela, The Annunciation at the Spring, The Index of Me-
dieval Art (2017.03.22.), https://ima.princeton.edu/2017/03/22/the-
annunciation-at-the-spring/. 

 Pellegrini, Silvia, Das Protevangelium des Jakobus, in Christoph 
Markschies, Jens Schröter (szerk.), Antike christliche Apokryphen  
in deutscher Übersetzung. I: Evangelien und Verwandtes, Teilband 
2, Mohr Siebeck, Tübingen, 2012, 903–929. 

Peppard, Illuminating the Dura-Europos Baptistery: Comparanda for 
the Female Figures, Journal of Early Christian Studies 20.4 (2012) 
543–574.

Peppard, Michael, The World’s Oldest Church: Bible, Art, and Ritual at 
Dura-Europos, Syria, Yale University Press, New Haven, CT, 2016.

Poliscsuk, Nina, Іконографія Благовіщення: покірність другої Єви 
[Az angyali üdvözlet ikonográfiája: A második Éva engedelmessé-
ge], Релігійно-інформаційна служба України (07.04.2018).

Ragusa, Isa, Green, Rosalie B., Meditations on the Life of Christ. An 
Illustrated Manuscript of the Fourteenth Century: Paris, Biblio- 
thèque Nationale, Ms. ital. 115, Princeton University Press, Prince- 
ton, 1961.

Robertson, Anne, Remembering the Annunciation in Medieval Poly-
phony, Speculum 70 (1995) 275–304.

Rosewell, Roger, Mary B. Shepard, The Stained Glass of Saint-Ger-
main-des-Prés, Vidimus 21 (2008), https://www.vidimus.org/is-
sues/issue-21/feature/. 

Rossner, Christiane, Der Faden des Lebens, Monumente, 2012. de-
cember. 

Salvador González, José María, Iconography of the Birth of the Vir-
gin Mary on the Basis of a Homily of St. John Damascene, Eikón 
Imago 10.2 (2016) 39–68. 

Sanjian, Avedis K., Medieval Armenian Manuscripts at the University 
of California, University of California Press, Los Angeles, 1999. 

Sargsyan, Lusine, Illustrated Story of Jesus Christ and John the Bap-
tist According to the Gospel of Luke (Armenian Miniature Art of 
14th Century), Revue des études sud-est européennes / Journal of 
South-East Suropean Studies 56.1–4 (2018), L’art arménien entre 
l’Arménie et la Roumanie, 43–67.



384 Zamfir Korinna

Schröter, Jens, Fortschreibung und Adaption früher Traditionen 
über die Geburt Jesu im Protevangelium Jacobi, in Bremmer, Jan 
N. et al. (szerk.), The Protevangelium of James, Peeters, Leuven, 
2020, 71–95.

Serra, Dominic E., The Baptistery at Dura-Europos: The Wall Pain-
tings in the Context of Syrian Baptismal Theology, Ephemerides 
Liturgicae 120.1 (2006) 67–78.

Stone, Nira, Studies in Armenian Art. Collected Papers, szerk. Michael 
E. Stone, Asya Bereznyak (Armenian Texts and Studies 2), Brill, 
Leiden – Boston, 2019.

Studer-Karlen, Manuela, Walking through the Narthex: The Rite 
in the Chora, in uő (szerk.), Biography of a Landmark, The Chora 
Monastery and Kariye Camii in Constantinople/Istanbul from Late 
Antiquity to the 21st Century, Brill, Leiden, 2023, 31–73.

Szécsi József, Judaisztikai érintések II., Keresztény-Zsidó Társaság, 
Budapest, 2013.

Evans, Helen C., William D. Wixom (szerk.), The Glory of Byzantium. 
Art and Culture of the Middle Byzantine Era, A.D. 843-1261, Metro-
politan Museum of Art, New York, 1997. 

Tischendorf, Constantinus de, Evangelia Apocrypha, adhibitis plu-
rimus codicibus Graecis et Latinis... Editio altera, Hermann Men-
delssohn, Leipzig, 1876.

Török Gyöngyi, Újabb ismeretek az oltárépítő műhelyek munkamód-
szereiről, Ars Hungarica 2 (1995) 181–197.

Ulmer, Rivka (szerk.), A Bilingual Edition of Pesiqta Rabbati, II., Wal-
ter de Gruyter, Berlin, 2022.

van Dijk, Ann, The Angelic Salutation in Early Byzantine and Medie-
val Annunciation Imagery, The Art Bulletin 81.3 (1999) 420–436.

Vanden Eykel, Eric M., ‘But Their Faces Were All Looking Up’: Author 
and Reader in the Protevangelium of James, T&T Clark, London – 
New York, 2016.

Vanyó László (szerk.), Apokrifek (Ókeresztény Írók 2), Szent István 
Társulat, Budapest 21988. 

Végh János, Angyali üdvözlet, MKL 1 (1993) 282–283.
Verheyden, Joseph, The Early Church and “the Other Gospels”, 

in Schroter, Jens (szerk.), The Apocryphal Gospels Within the 



385Angyali üdvözletek a Jakab-evangéliumban

Context of Early Christian Theology (BEThL 260), Peeters, Leuven 
2013, 477–506.

von Dobschütz, Ernst, Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis 
et non recipiendis in kritischem Text (TU 38.4), Hinrichs, Leipzig, 
1912. 

Vuong, Lily C., Gender and Purity in the Protevangelium of James 
(WUNT 2.358), Mohr Siebeck, Tübingen, 2013.

Vuong, Lily, The Protevangelium of James (Early Christian Apocry- 
pha 7), Cascade Books, Eugene, OR, 2019.

Wasowicz, Aleksandra, Traditions antiques dans les scènes de l’An-
nonciation, Dialogues d’histoire ancienne 16.2 (1990) 163–177.

Wedde, Giannina, Am seidenen Faden, Publik Forum, 30.08.2020.
Weitzmann, Kurt, The Ivories of the So-Called Grado Chair (Dumbar-

ton Oaks Papers 26), Dumbarton Oaks, Washington, DC, 1972.
Welsh, Jennifer, The Cult of St. Anne in Medieval and Early Modern 

Europe, Routledge, London, 2016.
Wilpert, Joseph, Die römischen Mosaiken und Malereien der kirchli-

chen Bauten vom IV. bis XIII. Jahrhundert (Band 2): Text: 2. Hälfte, 
Herder, Freiburg, 1916; Band 4: Tafeln: Malereien, Herder, Freiburg, 
1916. 

Wilpert, Joseph, Die römischen Mosaiken und Malereien der kirchli-
chen Bauten vom IV. bis XIII. Jahrhundert I. Text. 1: Herder, Frei-
burg, 1916.

Zervos, George, Themelis, The Protevangelium of James, I. Greek Text, 
English Translation, Critical Introduction; II. Critical Questions of 
the Text and Full Collations of the Greek Manuscripts, T&T Clark, 
London – New York, 2019, 2022.

Znorovszky, Andrea-Bianka, Building the Temple: Marian Imagery 
and Iconographic Influences in the Late Middle Ages, in André 
Filipe Oliveira da Silva et al. (szerk.), Juvenes – The Middle Ages 
Seen by Young Researchers, Publicações do Cidehus, University 
of Évora, 2022.





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.22

Szűz Mária tisztelete a kultikus 
ábrázolások szemszögéből, 

két erdélyi kegykép összefüggésében

HEGEDŰS ENIKŐ 

Gyulafehérvári Római Katolikus Érsekség (RO)
eniko.hegedus@romkat.ro

A közelmúltban két kultikus Mária-ábrázolásnak – a csíksomlyói 
kegyszobornak és a kolozsvári kegyképnek, valamint azok változa-
tainak – a behatóbb vizsgálatával foglalkozhattam dr. Nóda Mózes 
professzor úr irányításával. Doktori disszertációmban a két kegy-
kép összefüggését kutattam a Mária-tisztelet erdélyi elterjedésével 
kapcsolatban, valamint kiemelt szerepüket a máig élő kultusz vo-
natkozásában.1 A két különböző korból származó és típusú kultikus 
Mária-ábrázolás ugyanis mindmáig meghatározó szerepet tölt be 
az erdélyi Mária-tiszteletben. Jelen írás a disszertációban kifejtett 
kutatás eredményeiből egy szubjektív válogatás. 

Bármely korból származó Mária-ábrázolást először is a marioló-
gia tanaival összefüggésben kell vizsgálnunk. A Szűz Máriáról alko-
tott képet a Mária-tisztelet teológiai megközelítései alapozták meg. 
Szűz Máriát, akit Isten Fiának szent anyjává választott2 az üdvösség 

1	 Mária-tisztelet Erdélyben a csíksomlyói és kolozsvári kultikus ábrázolások 
vonatkozásában, doktori tézis, Babeș–Bolyai Tudományegyetem, Kolozs-
vár, 2023. Ezúton is köszönöm dr. Nóda Mózes professzor úrnak a tudomá-
nyos vezetést és támogatást.

2	 Cselényi István Gábor, Máriapócsi énekeink teológiája, Keresztény Szó 27.7 
(2016) 1–6.



388 Hegedűs Enikő

művében betöltött szerepe és istenszülői kiválasztottsága révén, 
az egyház a kezdetek óta tisztelettel övezi,3 istenanyai mivoltában 
példaként áll az egyház számára,4 hiszen „Szűz Mária kiemelkedő 
módon közvetítője üdvösségünknek”.5 

A mariológiai értelmezések viszont a keleti és nyugati egyhá-
zaknál nem mindenben azonosak, ahogy a képtiszteletről szóló 
egyházi hagyomány(ok) sem. A kereszténység első évezredében, a 
kelet–nyugati schizma bekövetkeztéig (1054) a Mária-tisztelet tekin-
tetében nem volt lényeges különbség a keleti és nyugati egyházak-
ban.6 Az egyházak eltérő mariológiai felfogása elsősorban a tisztelet 
megnyilvánulásaiban érzékelhető.7 Másrészt a képmás értelmezése 
az első hét egyetemes zsinaton tisztázódott, és elsősorban Krisz-
tus istenemberi misztériumáról szóló értekezésekhez társult.8  

3	 „Az Egyház egész eddigi történetében tudatában volt annak, hogy Szűz 
Máriát, egyedi üdvtörténeti helyzetéből fakadóan, különleges tisztelet 
illeti meg.” Leo Scheffczyk, Anton Ziegenaus, Mária az üdvtörténetben. 
Mariológia (Szent István Kézikönyvek 8), Szent István Társulat, Budapest, 
2004, 316.

4	 Scheffczyk, Ziegenaus, Mária, 69–117, 170–181.
5	 Előd István, Katolikus dogmatika, Szent István Társulat, Budapest, 1978, 594. 

Ugyanott megjegyzi: „Amikor Mária közvetítő szerepéről beszélünk, a mediat-
rix kifejezést éppoly óvatosan kell használni, mint a corredemptrix kifejezést, 
nehogy elhomályosítsa az egyedüli közvetítő, Krisztus (1Tim 2,5) szerepét.”

6	 Az egyház legrégebbi, az efezusi egyetemes zsinaton (431) megfogalma-
zott, a III. konstantinápolyi zsinaton (681) kiegészített Mária-dogma sze-
rint: Mária Isten anyja. A keleti egyházak az Istenszülő (görög kifejezés-
sel Theotokosz) megnevezést használják mindmáig. Vö. Előd, Katolikus 
dogmatika, 627; Alois Müller, Dorothea Sattler, Mariológia, in Theodor  
Schneider, A dogmatika kézikönyve 2., Vigilia, Budapest, 1997, 161–194.

7	 „Az ortodox mariológiát […] kevésbé a témák értelmi feldolgozása és gon-
dolati áthatolása, hanem az elmélkedő, tisztelő látásmód jellemzi. Ennek 
megfelelően az ortodox tan kevésbé fejeződik ki rendszeres értekezések-
ben, hanem homíliákban és liturgikus himnuszokban, amelyek dús ké-
pekben többnyire allegorikusan a Theotokoszra vonatkoztatnak biblikus 
eseményeket és hasonlatokat.” Scheffczyk, Ziegenaus, Mária, 45.

8	 Az ikon (görög kifejezéssel eikón, ikon) krisztológiai alapjait tárgyaló és 
vitató teológiai nézetek, a 5–7. századi nagy krisztológiai viták – kivált-
képpen Órigenész, Caesearai Euszebiosz, Alexandriai Kürillosz és Hit-
valló Maximosz értekezései – az ikonteológia szempontjából is alapvető 



389Szűz Mária tisztelete a kultikus ábrázolások szemszögéből...

A kultuszképek, Krisztus és a szentek képmásai a keresztény hitval-
lás részévé váltak. A képtisztelet körül azonban egyes időszakokban 
a képrombolásig fajuló vita zajlott.9

Az első századokban a Szentföld után Konstantinápoly vált az 
ereklyék és ikonok őrzőjévé.10 Az 5. században két konstantinápolyi 
templom is otthont adott Szűz Mária-ruhaereklyéjének,11 a harmadik 
legjelentősebb Mária-templom pedig egy relikviának számító, úgy-
nevezett Lukács-képnek.12 Bizáncban a Mária-ikonok külön titulust 
kaptak, az őrzési helyük, többnyire a kolostortemplom megnevezése 
alapján.13 A konstantinápolyi Seraglionon álló, egykor a vakok men-
helyét magába foglaló kolostor Mária-ikonja a Hodégétria (Odigitria, 
Hodogotria), azaz Vezető néven vált ismertté. A Hodégétria-ikon 
Konstantinápoly legfontosabb kultikus képének számított, és a 
császárváros védőpajzsává (palladium) vált.14 A Hodégétria-kép 

fontosságúak voltak. Vö. Egon Sendler, L’icona immagine dell’invisibile. 
Elementi di teologia, estetica e tecnica, Ed. San Paolo, Milano, 1985, 19–38.

9	 „Az ikonoklazmus a filozófiai képfogalom, az eikón, valamint a festett kép, 
az ikon viszonyának alapvető tisztaságára törekedett […] Mindkét vitázó 
fél egyetértett a filozófiai képmásfogalom Krisztusra vonatkoztatásában, 
eltért azonban a véleményük abban a kérdésben, hogy Isten eikónja meg-
jeleníthető-e képi ábrázolásokon, azaz festett ikonokon, vagy éppenséggel 
óvakodni kell a lealacsonyító képi ábrázolásaitól.” Hans Belting, A hiteles 
kép. Képviták mint hitviták, Atlantisz, Budapest, 2009, 98–99.

10	 A Mária-tisztelet Konstantinápolyban (Szent) Pulkheria császárné (399–
453) révén, 450 körül erőteljes támogatóra talált. A császárné támogatásá-
nak köszönhető a három legjelentősebb bizánci Mária-templom felépítése.

11	 Ezen ereklyekultusszal összefüggésben alakították centrálissá Bizáncban 
a Mária-kultusz első templomait. 

12	 Az Istenszülő nem kézzel alkotott ábrázolását a hagyomány és a Lukács-le-
genda Szent Lukács evangélista személyéhez kapcsolta. Az úgynevezett 
Lukács-képeknek – az Istenanya és gyermek Jézus félalakos ábrázolása 
– több változata ismert. A legkorábbról ismert Hodégétria-ikon 6. századi, 
az Eleusza-ikon a 10. századra tehető. Vö. Ruzsa György, Az ikon. Teológia, 
esztétika, ikonográfia, ikonológia, technika, Budapest, 2012, 33.

13	 A Sínai-hegyen álló Szent Katalin-kolostor egy olyan 11. századi ikont őriz, 
amely különböző Mária-ábrázolásokat foglal magába. A képfeliratok egy-
egy templom nevére utalnak: Blakhernai, Hodégón, Hagia Szorosz, Khalkop-
rateia és Kheimeutissza.

14	 Az ikont a Szentföldről Pulkheria császárnő szerezte meg a Mária ruha-
ereklyékkel együtt és szállíttatta a kelet-római császárvárosba. Az ikon 



390 Hegedűs Enikő

számtalan újkori variánsa között találjuk az erdélyi mikolai, vala-
mint a kolozsvári Könnyező Szűz-ikont is. 

A képrombolás időszakában Róma mint bizánci provincia a kons-
tantinápolyi csodatevő képek menedékhelyévé vált.15 A középkori 
Rómában az egyházi év legnagyobb Mária-ünnepén, Szűz Mária 
mennybe vételenek vigíliáján, Krisztus nem kézzel alkotott képét 
(Sancta Sanctorum-ikon, 600 körül, ezüst borítása 1200 körül készült) 
a lateráni pápai magánkápolnából a Santa Maria Maggiore-baziliká-
ban levő Lukács-képhez (Regina Caeli-ikon) vitték. Az ünnepi menet 
során a Jézus-kép a közbeeső állomások Mária-ikonjaihoz is „betért”. 
Az ünnepi körmenetek Rómán kívül is elterjedtek, különösen a ve-
szélyek (járványok, ellenség támadása) idején.16 

A képek és ereklyék kultusza összefonódott. A szentföldi, bizánci 
és római zarándoklatok során a hívek eligazítást kaptak (templomi 
kalauzokat is használtak), hogy adott betegség gyógyítására és kö-
nyörgésük meghallgatására melyik templomban levő ereklyét vagy 
ikont keressék fel. A képeket, ereklyéket és „képereklyéket” közvetítő 
erővel ruházták fel. Egyes ikonok tisztelete a képrombolás ellenére is 
töretlen maradt. A vitát „túlélő” képek kiváltságos helyzetbe kerül-
tek. Az ikonoklazmust követően az ikonportré már nem kötődött egy 
meghatározott képhez, hanem felcserélhetővé és megismételhetővé 
vált. Miként a szentet a kultuszkép képviselte, a kép sokszorosított 
változatai az eredeti képet helyettesítették.17 

tisztelete a birodalom, a város és vallásosság egységét juttatta kifejezésre, 
valamint a birodalom és Konstantinápoly bevehetetlenségét (1204-ig). Vö. 
Hans Belting, Kép és kultusz, Balassi, Budapest, 2000, 56.

15	 Egy Római Máriának (Rhómaia) nevezett Mária-kép legendája szerint a kép 
menekült Rómába. Vö. Belting, Kép, 64. Egy másik római képlegenda arról 
számolt be, hogy a képrombolást Rómában átvészelő ikon a száműzetésből 
hazatért. Vö. Belting, Kép, 198.

16	 Róma védelmét 626-ban az avar megszállók ellen egy Mária-ikon biztosítot-
ta. Novgorod városát az Istenszülő a Jel (orosz Znaményije) csodatevő ikon 
mentette meg 1169-ben. Az Athoszon, a görög szerzetesek szent hegyén, azt 
az Istenszülő-ikont rendszeresen ünnepi körmenetben hordozzák. 

17	 A római Santa Maria Maggiore-bazilika Mária-ikonját évszázadokig nem 
másolhatták. Borgia Szent Ferenc kért engedélyt (1569-ben) V. Piusz pápá- 
tól arra, hogy az ikonról készült másolatokat eljuttassa a jezsuita közpon-
tok és az európai fejedelmi udvarok részére. Azt követően az úgynevezett 



391Szűz Mária tisztelete a kultikus ábrázolások szemszögéből...

A változó anyagból – fából, textíliából, kőből, fémből – készült 
„képereklyék” a láthatatlan szent jelenlétét tették érzékelhetővé. Az 
ikonokat már a korai kereszténység időszakában megkoszorúzták 
vagy koronázták, öltöztették (hímzett, igazgyöngyökkel, drága- és 
félkövekkel, üveggyöngyökkel díszített textíliákkal), ékszerekkel 
látták el. Az ikontáblát részben vagy akár egész felületében arany-, 
ezüst- vagy rézlappal borították.18 

A csodatevő ikonok mellett a zarándokok olyan változatokhoz 
vagy tárgyakhoz is hozzájutottak, amelyeket emlékbe magukkal vi-
hettek. A kegyképek széles körű elterjedéséhez mind a zarándokok, 
mind a szerzetesrendek, valamint tehetősebb támogatók hozzájárul-
tak. Adott kultuszkép jelentőségét a részére felajánlott adományok 
is emelték. Az offerek adományozásának szokása szintén a korai 
századokig nyúlik vissza.

A szentképek a római egyház tanítása szerint az evangéliumi 
üzenet hordozói, szent jelek, az imádság segítői, követésre ösztö-
nöznek. Egyfajta katekézis szerepét töltik be, mivel „megváltásunk 
misztériumainak történeti elbeszélése, amelyet a festmények vagy 
más ábrázolások kifejeznek, műveli és erősíti a népet a hitigazsá-
gok eszébe juttatásával és a rájuk való folytonos emlékezéssel”.19 

A Katolikus Egyház Katekizmusának útmutatásában: „Kép és szó 
kölcsönösen megvilágítják egymást. […] A szent ikonok szemlélése, 
amelyet az Isten igéjéről való elmélkedés és liturgikus himnuszok 
éneklése kísér, belevegyül az ünneplés jeleinek harmóniájába, hogy 

Havas Boldogasszony-kép tisztelete Európa-szerte elterjedt, az ábrázolás 
számos 18. századi erdélyi templomban is megtalálható. 

18	 Az ikon elmélyült tiszteletét az ikonborító (oroszul ubór) és az üvegezett 
szekrénybe (oroszul kiót) helyezés is hangsúlyozza. Az ikonok fémlemezzel 
való borítását a második nicei zsinat (787-ben) az arannyal borított frigy-
ládával hozta összefüggésbe. Textíliából is készítettek ikonborítókat, ame-
lyeket különböző hímzésekkel és gyöngyökkel, féldrágakövekkel láttak el. 
Vö. Ruzsa, Az ikon, 82–84. 

19	 Istentiszteleti és Szentségi Kongregáció, A népi jámborság és liturgia direk-
tóriuma. Alapelvek és iránymutatók (Római Dokumentumok XXXI), szerk. 
Németh László, Szent István Társulat, Budapest, 2005, 156. 



392 Hegedűs Enikő

az ünnepelt misztérium beleivódjék a szív emlékezetébe, és azután 
majd megmutatkozzék a hívek új életében.”20

Azonban a képtisztelet fogalma és gyakorlata, főként a litur-
giában betöltött szerepe radikálisan átalakult nyugati egyházban 
a reneszánsz ikonológia és művészetelmélet21 elterjedésével és a 
reformáció hatásának következtében.22 A képi ábrázolások témái 
koronként más és más hangsúlyt nyertek, amelyben a vallási élet 
képviselőinek (szerzetesrendeknek, vallásos társulatoknak, lelkiségi 
mozgalmaknak) és a megrendelők igényeinek is lényeges szerepe 
volt. Az újkori Európában, különösen a veszélyek (török hódítások), 
valamint a feléledő járványok idején a Szűz Mária-képeknek (Maria 
Lactans, Beata Vergine del Sangue, Mariahilf, Stella Coeli, Stella Maris) 
különös védőerőt tulajdonítottak.23

A római katolikus egyházi környezetben számos Mária-képpel 
találkozhatunk. Az ábrázolások többsége templomi liturgikus térben 
állt, és oltáron kapott elhelyezést. A templomi ábrázolásokhoz ha-
sonló magánáhítatra készült kisebb méretű képek formai megoldása 
is. Néhány, kiemelt tiszteletben álló kép mint kegykép vált ismertté. 
A kultuszképek tiszteletének alakulásában a hivatalos egyházi és 

20	 A szentképek, A Katolikus Egyház Katekizmusa, Szent István Társulat, Bu-
dapest, 1994, 1159–1162.

21	 „A reneszánsz művészetében egy bizonyos fajta gondolkodói szenvedély 
rejlik: a megformálás szellemi eleme, melynek személytelennek, mérhe-
tetlennek és változhatatlannak kellene lennie, itt a szenvedély tárgyává 
válik. Ez különös világossággal lepleződik le a perspektívának a festészet-
be történő bevezetése révén. A perspektíva annak a szubjektumnak a ki-
fejeződése, aki saját magát teszi a világ közepévé.” Vö. Titus Burckhardt, 
A szakrális művészet lényegéről, Arcticus, Budapest 2000, 66. 

22	 „Minden további stílusváltozás a szenvedély és a gondolati merevség e 
két pólusa között imbolyog. [...] sehol sem emelkedik többé a forma addig 
az időtlen hitelességig, mely az elmélkedés számára lehetővé teszi, hogy 
a forma tűfokán keresztül a szellemi szemléléshez érkezzék.” Vö. Burck-
hardt, A szakrális, 67.

23	 Szilárdfy Zoltán, Kegyképtípusok a pestisjárványok történetében. A Ma-
ria Lactans, a Segítő Boldogasszony, Szent Sebestyén, Rókus és Rozália 
együttes ábrázolásával, in Szilárdfy Zoltán, Ikonográfia – kultusztörténet. 
Képes tanulmányok, Balassi, Budapest, 2003, 180–204.



393Szűz Mária tisztelete a kultikus ábrázolások szemszögéből...

világi vezető rétegnek, valamint a közösségi devóciónak, népi val-
lásosságnak és az egyéni áhítatnak egyaránt szerepe volt.

A kegyképek eredettörténetét, a csodás események kezdetét a 
megtapasztalás mellett az egyháznak is hitelesítenie kellett, vala-
mint az egyházi közeg tartotta fenn az adott kegyhelyet (fogadta 
a zarándokokat, biztosította a szentségek vételét, prédikációkkal, 
publikációkkal hozzájárult a kultusz terjedéséhez). Az egyéni és kö-
zösségi imameghallgatások, valamint azok feljegyzése a tisztelet 
folytonosságát biztosította. 

A képkultuszhoz paraliturgikus cselekmények is társultak, mint az 
öltöztetés gyakorlata, a kultusztárgy érintése, az adományozás vagy 
fogadalmi felajánlások, sajátos imádságok és búcsújárás, a népi vallá-
sosságnak és magánáhítatnak megannyi mindmáig gyakorolt szokása.

A kegyképek kultuszának évszázados, széles körű elterjedése so-
rán az egyházi tanítástól eltérő megnyilvánulások is teret nyertek. 
Ezért is foglalkoztak visszatérően a középkori és kora újkori zsinatok 
a képek megfelelő tiszteletével. A katolikus egyház újkori hitéletét 
meghatározó trienti zsinat (1545–1563) külön figyelmet fordított Szűz 
Mária és a szentek tiszteletére, valamint a kép- és ereklye-tisztelet 
megfelelő formáinak a meghatározására.24 Szűz Mária tiszteletével25 
a II. vatikáni zsinat is kiemelten foglalkozott.26 

Évezredek óta számos Szűz Máriához kapcsolódó tárgyi em-
lékkel találkozhatunk. A Mária-tisztelethez kötődő, Európa-szerte 
ismert képtípusok Erdélyben is elterjedtek. A Kárpát-medencében 

24	 Határozat a szentek segítségül hívásáról, tiszteletéről és ereklyéikről és a 
szentképekről (1563. december 3.) Heinrich Denzinger, Peter Hünermann, 
Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalának megnyilatkozásai, szerk. Fila 
Béla, Jug László (Szent István kézikönyvek 9), Budapest, 2004, 425–426. 

25	 A „liturgiáról és az Egyházról szóló konstitúcióiban arra törekedett, hogy 
az Istenanya tiszteletének biztosítsa helyét a Biblia és a krisztocentri-
kus teológia értelmezése szerint.” Előd, Katolikus dogmatika, 659; SC 103  
(Cserháti József, Fábián Árpád (szerk.), A II. vatikáni zsinat tanítása, Szent 
István Társulat, Budapest, 1975; Diós István (szerk.), A II. Vatikáni Zsinat 
dokumentumai, Szent István Társulat, Budapest, 2000).

26	 A Lumen Gentium, az egyházról szóló dogmatikai konstitúció szerint:  
„Mária anyai feladata semmiképpen sem homályosítja el, nem is csök-
kenti Krisztusnak az egyetlen közvetítő szerepét” (LG 60), „Mária részese 
volt Krisztus misztériumának, ezért méltán tiszteli az Egyház különleges 



394 Hegedűs Enikő

és Erdélyben az egyházművészet emlékanyaga a közép-európai 
mintákhoz hasonló jegyeket hordoz. A művészi formavilág mellett 
a kultusz tekintetében, valamint a történelmi és lelkiségtörténeti 
hatások vonatkozásában is Európa-szerte hasonló jelenségek érzé-
kelhetőek.27 

A Gyulafehérvári Főegyházmegye templomaiban a középkorból 
alig maradt fenn néhány 14–15. századi gótikus, valamint a 16. század 
első feléből származó, késő gótikus–kora reneszánsz Mária-ábrázo-
lás. A főegyházmegyében az oltárképek és szobrok többsége barokk 
stílusjegyeket hordoz. Egy részük a 17. század második felében lét-
rejött, kora barokk alkotás, nagyobb számban pedig a 18–19. század 
folyamán készült. A 19–20. század fordulóján épült templomokban 
leginkább historizáló ábrázolásokkal találkozhatunk. A katolikus 
templomokban Erdély-szerte a barokk és a neogótikus stílus domi-
nál, a liturgikus tárgyak is ezen korstílusok sajátos formai jellegze-
tességeit hordozzák. Mindez egyfajta korlenyomatnak is tekinthető, 
hiszen összefüggésébe hozható Erdély történelmével és egyháztör-
ténetével. Viszont a Mária-kultusz vonatkozásában szinte mellékes-
nek tekinthető az ábrázolás művészi mivolta, illetve korabelisége.

Erdélyben a 17–18. század folyamán a Mária-kultusz feléledésé-
hez nagymértékben hozzájárultak a katolikus megújulást szorgal-
mazó jezsuita és ferences erdélyi missziók. Leginkább a szerzetesek 
alakították a barokk korban a Mária-kultusz mindmáig érzékelhető 
formáit. A kultusz alakulását viszont a történeti események és a 
változó társadalmi berendezkedések is befolyásolták.

A Szűz Mária tiszteletének tárgyi emlékei közül két erdélyi kegy- 
kép kiemelt jelentőséggel bír. A két különböző korból származó áb-
rázolás története több szálon összefonódik. Mindkét kegykép/szobor 
összefüggésbe hozható a 17. század második felétől érzékelhető, a 
század végén és a 18. század elején erőteljesebben megmutatkozó, a 
katolikus restaurációra irányuló folyamatokkal. 

tisztelettel” (LG 66), „tisztelete a józan és ortodox tanítás határain belül” 
jóváhagyott (LG 66).

27	 Dana Jenei, Art and Mentality in the Late Middle Ages Tranylvania, in New 
Europe College (NEC) Yearbook 2001–2001, 2001–2002 (2004) 11–72.



395Szűz Mária tisztelete a kultikus ábrázolások szemszögéből...

Az erdélyi püspökség területén a 18. század folyamán két Mária- 
képet ismert el az egyházi hatóság kegyképként: a kolozsvári Kön�-
nyező Szűz csodatevő képet (17. század utolsó negyede), valamint a 
csíksomlyói Segítő Szűz Mária szobrát (16. század első negyede).28 A 
kolozsvári, illetve füzesmikolai ikon 1699. évi könnyezését gróf Kol-
lonits Zsigmond bíboros ismerte el, és ezt 1798-ban gróf Batthyány 
Ignác erdélyi püspök megerősítette. A csíksomlyói Mária-szoborhoz 
kapcsolódó csodákat és imameghallgatásokat a 18. század második 
felében folytatott egyházi kihallgatások lezárásával, 1798-ban szin-
tén gróf Batthyány Ignác erdélyi püspök ismerte el. 

A képtisztelet megnyilvánulásaiban, a kultusz kialakulásában 
és fejlődésében sok hasonlóság állapítható meg, bár más-más képi 
ábrázolásról van szó, és különböző tárgytípusba tartoznak, más 
ikonográfiai jellemzőik vannak, eltérő a készítési technikájuk és 
idejük, valamint a befogadó környezetük is. A helyi közösségekben 
sajátos szokások kapcsolódtak a kegyképként tisztelt Mária-ábrá-
zolásokhoz. Ez kimutatható Kolozsváron és Csíksomlyón is, például 
az offerezés szokásában. A hívek által tett felajánlások, különböző 
offerek adományozásának számos emléke maradt fenn. 

Mindkét kegyképet/szobrot ékesítették, koronákkal látták el.  
A szobor és kép formai különbözőségéből adódott az öltöztetés meg-
oldása. A kolozsvári képre skófiumból font, gyöngy- és korallszemek-
kel díszített fonalszerű füzért szegeztek, amely az ikon egész felü-
letét mustraszerűen kitölti. Szűz Mária és a gyermek Jézus koronáit 
rátétdíszítésből formázták. Emellett a képnek kis ezüstből és rézből 
kialakított (fél)koronákat is adományoztak. 

A csíksomlyói kegyszobor a 17. század második felében kapta 
a ma is látható hármas tiara-koronát. Az ehhez hasonló, ezüstből 
készült koronát gróf Batthyány Ignác püspök adományozta, az egy-
házi elismerést követően. A kis Jézus zárt koronát visel, ami fából 
és ezüstből is elkészült. A csíksomlyói Mária-szobor öltöztetése a 
20. század közepéig (1966-ig) gyakorlatban volt. Az idők folyamán 

28	 Jordánszky Elek, Magyar Országban, s’ az ahoz tartozó részekben lévő 
Bóldogságos Szűz Mária kegyelem’ képeinek rövid leírása, Belnai, Pozsony, 
1836.



396 Hegedűs Enikő

az adományok formái átalakultak, és a korábbi ezüst votívokat az 
1940-es évektől kis hálatáblák váltották fel. 

A csíksomlyói kegytemplomban a főoltáron álló Mária-szo-
bor mellett, a falra rögzített táblákon ma is láthatóak a 19. század 
második felétől a 20. század közepéig elhelyezett ezüst offerek.  
A közel 500 darab votív tárgy főként emberi testrészt (szem, fül 
orr, szív, kar, láb) imitál vagy imádkozó férfit, nőt, esetleg pólyás 
csecsemőt ábrázol.29 A kegyszobor talapzatánál helyet kaptak a kö-
zelmúltban készíttetett, köszönetet kifejező táblák (kisebb-nagyobb 
márványlapra, fa, kerámia vagy fém alapra vésett vagy festett, 
nevekkel és évszámmal megjelölt köszönősorok). 2019-ben, Ferenc 
pápa a csíksomlyói kegyhelyen tett látogatása alkalmából a kegy-
szobornak aranyrózsát adományozott, amelyet szintén a Mária-szo-
bor mellett helyeztek el.30 

A kolozsvári kegyképhez kapcsolódóan, az egyetemi templom 
gyűjteményében szintén jelentős számú, mintegy 100 darab adomá-
nyozott/votív tárgy maradt fenn. Kolozsváron azonban a votívok 
ma már nem láthatók a kegykép közelében. A kolozsvári ikonon levő 
szögek viszont arra engednek következtetni, hogy egykor az adomá-
nyozott tárgyak egy részét közvetlenül a kegyképre függeszthették. 

Az adományozott tárgyak jellege és formái hasonlóak az európai 
kegyhelyek tárgyi emlékanyagában található példákhoz. Ez tárgyi 
bizonyítékul szolgál arra, hogy az offerezésnek a barokk korban új-
jáéledő szokása a 20. század elejéig általános gyakorlatban volt. 

A kegyképekhez kapcsolódó történetek és imameghallgatások 
is azonosságot mutatnak, bármelyik helyen valóságos tapasztalat 

29	 Barabás Kisanna, Hegedűs Enikő, Offerek a Gyulafehérvári Főegyházme-
gye műtárgyállományában. Adományozók azonosítása a kolozsvári kegy-
kép votív tárgyainak körében, Acta Siculica 2020–2022 (2023) 252–253.

30	 A római pápák különleges alkalommal aranyrózsát adományoznak egy-egy 
Mária-kegyképnek. Az aranyrózsa (Rosa d’Oro) adományozásának szokása 
középkori hagyományra vezethető vissza. A Kárpát-medencében jelenleg 
ez az egyetlen pápa által adományozott aranyrózsa. A Ferenc pápa címe-
rével ellátott ezüst váza két szál, aranyozott száron álló, ezüst levelekkel 
és borostyán szirmokkal díszített rózsát foglal magába. Vö. Bodó Márta, 
Aranyrózsa a csíksomlyói kegyszobornak, in Bodó Márta, Oláh Zoltán,  
Ferenc pápa Csíksomlyón. Emlékkönyv, Verbum, Kolozsvár, 2019, 180–181.



397Szűz Mária tisztelete a kultikus ábrázolások szemszögéből...

lehetett. A hívők évszázadok alatt létszükségleteikkel, a betegségből 
való gyógyulás, nehéz élethelyzetek megoldása reményében folya-
modtak Szűz Máriához és kérték/kérik közbenjárását, önmagukért 
és szeretteikért, közösségükért. 

Azt gondolnánk, hogy napjainkban már nincs különösebb jelen-
tősége annak, hogy melyik Mária-kegyhelyen folyamodunk a Szent 
Szűz oltalmáért. A tapasztalat azonban azt mutatja, hogy egy-egy 
hely jelentőségében kiemelkedik. A Kárpát-medencében erre Csík-
somlyót releváns példa, a kolozsvári kegyhely viszont a 20. század 
közepétől feledésbe merült. Ez is bizonyíték arra, hogy a kegyképek 
tiszteletének alakulása nem választható el attól a közegtől, annak 
történelmi kontextusától, ahol jelen vannak. 

A hívek a kegyképek közvetítő szerepét jobban érzékelték/érzéke-
lik, és ezen tapasztalatot a következő generációkra hagyományozták. 
Az egyes kegyképek csodatevő hatásáról akár évszázadokon keresz-
tül is fennmaradnak legendákká alakult történetek, illetve a csodás 
eredettörténetek valós vagy vélt történeti eseményekhez is kötődtek. 
A kegyképek zarándokok sokaságát vonzzák, és napjainkban a mi 
vidékünkön is betöltik azt a szerepet, amit a kereszténység első szá-
zadaiban az ikonteológia megfogalmazott, hogy a képmás közvetítő a 
látható földi világ és emberi személyek, valamint a láthatatlan isteni 
lét és szentek között.

Bibliográfia/Bibliography

Istentiszteleti és Szentségi Kongregáció, A népi jámborság és liturgia 
direktóriuma. Alapelvek és iránymutatók (Római Dokumentumok 
XXXI), szerk. Németh László, Szent István Társulat, Budapest, 
2005.

Barabás Kisanna, Hegedűs Enikő, Offerek a Gyulafehérvári Főegy-
házmegye műtárgyállományában. Adományozók azonosítása 
a kolozsvári kegykép votív tárgyainak körében, Acta Siculica 
2020–2022 (2023) 252–253.

Belting, Hans, A hiteles kép. Képviták mint hitviták, Atlantisz, Buda-
pest, 2009.



398 Hegedűs Enikő

Belting, Hans, Kép és kultusz, Balassi, Budapest, 2000.
Bodó Márta, Aranyrózsa a csíksomlyói kegyszobornak, in Bodó Már-

ta, Oláh Zoltán, Ferenc pápa Csíksomlyón. Emlékkönyv, Verbum, 
Kolozsvár, 2019, 180–181.

Burckhardt, Titus, A szakrális művészet lényegéről, Arcticus, Bu-
dapest, 2000.

Cselényi István Gábor, Máriapócsi énekeink teológiája, Keresztény 
Szó 27.7 (2016) 1–6.

Cserháti József, Fábián Árpád (szerk.), A II. vatikáni zsinat tanítása, 
Szent István Társulat, Budapest, 1975.

Denzinger, Heinrich, Hünermann, Peter, Hitvallások és az Egyház Ta-
nítóhivatalának megnyilatkozásai, szerk. Fila Béla, Jug László (Szent 
István kézikönyvek 9), Szent István Társulat, Budapest, 2004.

Diós István (szerk.), A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai, Szent István 
Társulat, Budapest, 2000.

Előd István, Katolikus dogmatika, Szent István Társulat, Budapest, 
1978.

Jenei, Dana, Art and Mentality in the Late Middle Ages Tranylvania, 
New Europe College (NEC) Yearbook 2001–2001, 2001–2002 (2004) 
11–72.

Jordánszky Elek, Magyar Országban, s’ az ahoz tartozó részekben 
lévő Bóldogságos Szűz Mária kegyelem’ képeinek rövid leírása, Bel-
nai, Pozsony, 1836.

Müller, Alois, Dorothea Sattler, Mariológia, in Schneider, Theodor,  
A dogmatika kézikönyve 2., Vigilia, Budapest, 1997, 161–194.

Ruzsa György, Az ikon. Teológia, esztétika, ikonográfia, ikonológia, 
technika, Budapest, 2012.

Scheffczyk, Leo, Ziegenaus, Anton, Mária az üdvtörténetben.  
Mariológia (Szent István Kézikönyvek 8), Szent István Társulat, 
Budapest, 2004.

Sendler, Egon, L’icona immagine dell’invisibile. Elementi di teologia, 
estetica e tecnica, Ed. San Paolo, Milano, 1985.

Szilárdfy Zoltán, Kegyképtípusok a pestisjárványok történetében. 
A Maria Lactans, a Segítő Boldogasszony, Szent Sebestyén, Rókus 
és Rozália együttes ábrázolásával, in uő, Ikonográfia – kultusz-
történet. Képes tanulmányok, Balassi, Budapest, 2003, 180–204.



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.23

Mária-tisztelet, Mária-társulatok, 
máriás körmenet Kolozsváron 

a 18–19. században

VERES STELIAN

Gyulafehérvári Római Katolikus Érsekség (RO)
stelian.veres@romkat.ro

Kolozsváron 2023-ban került vissza eredeti helyére és 2024. augusz-
tus 15-én lett megáldva a fogadalmi Mária-szobor, amelyet Kornis 
Antal főkormányszéki tanácsos és felesége, Petki Anna emeltetett 
Schuhbauer Antal szobrásszal a jezsuiták temploma és azok épületei 
előtt, a Belső-Torda utca kis terén, a városnak a pestisjárványból 
való szerencsés megmenekülése emlékére 1744–46-ban.1 A szobor 
a piarista templom előtti téren áll újra, a templomban pedig ott van 

1	 Ld. Kovács Zsolt, A kolozsvári Mária-oszlop. Egy közép-európai emléktípus 
a 18. századi Erdélyben, in Nagy Róbert, Rüsz-Fogarasi Enikő (szerk.), Ab-
lakok a múltra, Kolozsvár, 2012, 130–160. Egykor alacsony kőbábos kerítés 
vette körül a szobor talapzatát, a szobor maga 1944-ben meg is rongálódott.  
A kőbábos kerítést az 1950-es években kőoszlopok közé illesztett vasrácssal 
pótolták, s a kommunista ideológia miatt sem nézte el a hatalom, hogy a 
tudományegyetem előtt Mária-szobor álljon; ez akadályozta az akkor növe-
kedőben levő közlekedést is. 1957-ben szakszerűen restaurálták‚ 1959-ben 
pedig szétszedték, a ferences templomban elraktározták, 1961-ben a Szent 
Péter-templom mögötti térre került, ahonnan restaurálásra Vistára vitték 
Kiss Zoltán műhelyébe, és 2023 végére ismét korábbi helyére került.



400 Veres Stelian

az egykor könnyező kegykép, amely a város katolikusainak nagy 
becsben tartott, mára kissé elfelejtett ereklyéje.2 

Kolozsvár vallási életének egyik fontos megnyilvánulási formá-
ját a 18. században a körmenetek jelentették. Ezek egyikét a kolozs-
várivá lett könnyező kegyképpel tartották, amelynek kultuszát a 
jezsuiták honosították meg és alakították ki, de amely a város, az 
egész egyházközség sajátosságává lett. A könnyezés évfordulójá-
ra és Nagyboldogasszony ünnepére, amely a kegyhely főünnepe is 
volt, Kolozsváron nagy körmenetet tartottak. Ekkoriban évente két 

2	 ,,A krónika szerint a Füzesmikolához (Nicula) közeli Iklódon egy Lukács 
nevü Orosz kép-iró irta, majd egy helybeli román nemes, bizonyos Kupcsa 
vagy Kopsa János ajándékaként lett a mikolai, ma görögkeleti (abban az 
időben unitus, vagyis görög rítusú katolikus) fatemplom felszerelésének 
részévé; itt látták első ízben könnyezni 1699-ben (csak az anyát, a gyermek 
Jézus szeme mindvégig száraz maradt), böjtelő (azaz február) havának 15. 
napján, a könnyezés pedig kisebb megszakításokkal folytatódott böjtmás 
(azaz március) havának 12. napjáig; innen Kornis Zsigmond, a későbbi er-
délyi kormányzó szentbenedeki kastélyába vitette, majd, engedve a hely-
beliek nyomásának, vissza Füzesmikolára, ahol letakarva és -pecsételve 
őrizték a vizsgálatok lefolytatásának idejére. A kijelölt vizsgálóbizottság 
pedig, huszonnyolc „hütös tanút” meghallgatván, alaposan kivizsgálta a 
könnyezést és hitelesnek találta. Ezután Kollonich Lipót érsek engedélyez-
te a kép nyilvános tiszteletét, őrzésével pedig a Jézus-társasági atyákat 
bízta meg: így költöztették nagy pompával a kolozsvári jezsuitáknak a 
Fájdalmas Szűzről elnevezett kolozsmonostori kápolnájába, majd a rend 
városi (Farkas utcai) kápolnájának főoltárára, azután az újonnan épített 
kollégium kápolnájába, miközben a tisztelet jeleként „külömb-féle Uri Mél-
tóságok Istenes adakozásából csudáson” felékesítették. Végül annak fel-
épülése után 1724-ben a jezsuiták templomába (vagyis mai helyére) került, 
miközben közösségi (olykor protestáns személyeket is jelentő) tisztelet ala-
kult körülötte, és további csodatörténetekről kezdett szólni a fáma.” Gábor 
Csilla, Mária könnye: „a’ kolosvári bóldog aszszony siró képe”, Keresztény 
Szó 9 (2009) 4–8 (https://epa.oszk.hu/00900/00939/00109/2009_09_02_001
09.htm), vö. Gábor Csilla, Laus et polemia. Magasztalás és vetélkedés közép- 
és kora újkori szövegtípusokban, Debreceni Egyetemi Kiadó, Bolyai Társa-
ság – Egyetem Műhely Kiadó, Debrecen – Kolozsvár, 2015, 185–209. A Va-
sárnap 2020. április 5-i számában egy összeállítás jelent meg a kolozsvári 
könnyező kegykép történeti és kultusztörténeti aspektusairól: A kolozsvá-
ri Könnyező Madonna kegyképe, szerzők: Gábor Csilla, Fábián Róbert, Ve-
res Stelian, Nóda Mózes, összeállította Bodó Márta, Vasárnap 30.14 (2020) 
4–5. https://www.verbumkiado.ro/hu/vasarnap/vasarnap-2020aprilis-5. 



401Mária-tisztelet, Mária-társulatok, máriás körmenet Kolozsváron 

nagy körmenet volt a kegyképpel: egyiket a jezsuita templombeli 
kegykép első könnyezésének évfordulóján tartották,3 amikor a pi-
actéren lévő „öregtemplomból” lobogókkal és énekszóval mentek 
a képhez, ahol énekes misét és beszédet hallgattak, a másikat 
Nagyboldogasszony napján. Az 1719-ben Nagyboldogasszony nap-
ján tartott körmenet az ország jólétéért a részt vevő nemzetisé-
gek és nemek szerint tagolódott.

A 19. századra Kolozsvárnak egy nagy körmenete maradt: az úr-
napi. A jelenség összefüggésben áll a szerzetesrendek 18. századi 
feloszlatásával, a gondozásukban levő kegyhelyek népszerűségé-
nek visszaesésével. Kolozsváron a jezsuita rend gondozta a Füzes-
mikoláról idekerült könnyező Szűz Mária-kegyképet. A rend 1773-as 
megszüntetése után csak három évvel érkeztek a piaristák Mária 
Terézia hívására Kolozsvárra; valószínűleg ez érintette a Mária-kör-
menetek sorsát is. Jelzésértékű egy 19. század közepéről fennmaradt 
katonai rendelkezés, amely felsorolja a hat nagy katolikus ünnepet 
(karácsony, húsvét, pünkösdvasárnap, úrnapja, Gyümölcsoltó Bol-
dogasszony napja és Kisasszony napja), és feltűnő módon kihagyja 
a két korábbi, körmenetes nagy ünnepet. Az okok közt lehet a Má-
ria-tisztelet bizonyos mértékű csökkenése, a kegykép jelentőségének 
elhalványulása, de az is lehet, hogy mivel e felsorolás célja a mun-
kaszüneti napok tisztázása, a körmenetes nagy Mária-ünnepek nem 
föltétlenül tartoztak ebbe a kategóriába, ezért (is) maradhattak ki.

Mária-társulatok Kolozsváron

Tüskés Gábor és Knapp Éva a 17–18. századi társulati élet átfogó át-
tekintésében megállapítja:

3	 A korabeli jezsuita leírás szerint a könnyezés elkezdődött ,,böjtelő (azaz 
február) havának 15. napján, a könnyezés pedig kisebb megszakítások-
kal folytatódott böjtmás (azaz március) havának 12. napjáig. *** Kolosvári 
könyvezö Szüznek Historiája. Irattatott az ott lévő JESUS Társasága-béli 
Szerzetesek által..., Kolozsvár, 1770, 24–38.



402 Veres Stelian

A társulattípusok időbeli elterjedését vizsgálva vannak olyan 
szervezetek, amelyek az egész időszakban folyamatosan 
megtalálhatók (például Mária-, Krisztus teste-, kordás társu-
latok), mások csupán meghatározott időszakra jellemzők. Az 
intenzitást befolyásoló tényezők közül kiemelkedik a gondo-
zók aktivitása, a különböző kultuszáramlatok elterjedése és 
az ellenreformációs tevékenység. Az egész időszakban jelen 
lévő társulatok közül a kordás társulatok feltűnően nagy 
számban keletkeznek a 18. század harmadik évtizedében, a 
Krisztus teste-társulatok pedig az 1750–1780 közötti időszakra 
jellemzőek elsősorban. A Mária-társulatok közül a skapulá-
rétársulatok az 1670-es évektől fordulnak elő, míg a rózsafü-
zér-társulatok az 1620-as évektől, a Mária-kongregációk már 
1580-tól, kezdetben kisebb megszakításokkal, folyamatosan 
jelentkeznek. Az 1640-es évektől alakulnak a haldokló Krisz-
tus-társulatok. A Szentháromság-társulatok az 1710-es évek-
től, a ferences harmadrendi társulatok az 1720-as évektől sze-
repelnek. A társulatok számának ugrásszerű növekedésével 
párhuzamosan a 18. század közepén érvényesülő tendencia 
a társulatok differenciálódása, individualizálódása, illetve a 
törekvés a lehatárolásra a környező szervezetektől. Ez gyak-
ran a régi és az új szervezetek közti konkurencia, rivalizálás 
növekedésében is kifejeződik. Ezzel egy időben jelentkezik az 
egyházi törekvés a társulatok egységesítésére.4 

A társulatok közt kiemelkedtek a Mária-társulatok, amelyek a 
jezsuita iskolákhoz kapcsolódtak, mindenütt egységes elvek alapján 
szerveződtek, nem életkort és társadalmi csoportot, műveltségi szin-
tet figyelembe véve, hanem pedagógiai, valamint erős ellenreformá-
ciós/rekatolizációs célkitűzéssel hozták létre. Kolozsvári „változata” 
a 19. századra alakult ki és át. 

Az első erdélyi Mária-társulat 1588. augusztus 27-én alakult meg 
Gyulafehérváron (a fiatal fejedelem, Báthory Zsigmond is tagja volt), 
majd hanyatlása után, 1743-ban újjászervezték, XIV. Benedek pápa 

4	 Tüskés Gábor, Knapp Éva, Népi vallásosság Magyarországon a 17–18. szá-
zadban. Források, formák, közvetítők, Osiris, Budapest, 2001, 279.



403Mária-tisztelet, Mária-társulatok, máriás körmenet Kolozsváron 

1751. szeptember 8-kán kelt bullája pedig több búcsúkegyelemmel 
gazdagította. A Mária-társulat Erdélyben és Kolozsváron is II. József 
császár 1784-es megszüntető rendeletéig működött. 

A Mária-társulatok 1784-es megszüntetése után tizenegy évvel, 
1795-ben engedélyezte az uralkodó a visszaállításukat. Ez idő tájt – 
Kolozsvár és Beszterce kivételével – az erdélyi katolikus iskolákban 
újraindultak a korábbiak mintájára a Mária-társulatok. A kolozsvá-
ri társulat „nehezebb körülmények miatt” csak 1819. október 5-én 
indult újra Rudnay Sándor püspök rendeletével és kétszáz forintos 
adományával.

Az erdélyi egyházmegye területén működött Mária-társulatok 
történetét dr. Zerich Tivadar teológus, egyháztörténet- és jogtanár 
írta meg 1857-ben a Családi Lapok számára, a Mária-társulatok 1854-
es trencséni és 1856-os gyulafehérvári egyházmegyés újraindítása 
alkalmából.5 A Mária-társulatok létrejöttükkor a jezsuita iskolákhoz 
kapcsolódtak, közvetlenül nem a családi erények elterjesztését céloz-
ták, hanem pedagógiai, valamint erős ellenreformációs célkitűzéssel 
hozták létre.6 A kolozsvári mirákulumos könyv azt írja, a szövetség 
„leghathatósabb a jó halálra”.7 A különböző korokból származó ada-
tok alapján valószínűsíthetjük, hogy a szervezet célkitűzése a 19. 
századra fokozatosan alakult át. Rómában a legelső Mária-társulat 
a jezsuiták ottani kollégiumában jött létre 1584-ben, az év december 
ötödikén erősítette meg XIII. Gergely pápa.8 Az erdélyi Mária-társu-
lat 1588. augusztus 27-én alakult meg Gyulafehérváron, titulusa a 
Virginis Annunciatæ volt, és bekebelezték a római sodalitasba.9 A 

5	 Zerich Tivadar, Történelmi vázlatok I–II., Családi Lapok 6.5 (1857. január 
29.) 64–67; 6.6 (1857. február 5.) 79–81.

6	 Vö. Louis Chatellier, La congrégation académique de Molsheim et la so-
ciété alsacienne à la fin du XVIII siècle, Annuaire de la Société d’histoire et 
d’archeologie de Molsheim et environs (1980) 89–97.

7	 Idézi Tüskés Gábor, Búcsújárás a barokk kori Magyarországon a mirákulum- 
irodalom tükrében, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1993, 181.

8	 Zerich, Történelmi vázlatok I., 64.
9	 Zerich, Történelmi vázlatok I., 65. Érdekes megjegyeznünk, ekkor az erdé-

lyi püspök már harminckét éve száműzetésben volt, Zerich Tivadar pedig 
úgy véli: „…a kath. hit, és e hitben tenyésző tiszta erények föntartása s 
gyarapítására jótékony befolyású volt Erdélyben, sőt ezen szent czéloknál 
fogva annál hasznosabb és szükségesebb volt a Mária-társulat, mivelhogy 



404 Veres Stelian

társulat történetéről nem tudunk semmit egészen az erdélyi püs-
pökség VI. Károly általi visszaállításáig. Ennek következtében 1743-
ban újraszervezték a társulatot, XIV. Benedek pápa 1751. szeptem-
ber 8-án kelt bullája pedig több búcsúkegyelemmel gazdagította. A 
gyulafehérvárin kívül Kolozsmonostoron az ott működő jezsuiták 
pártfogásával jött létre Mária-társulat a 16. században, majd közel 
ötvenévnyi szünet után 1641-ben indult újra, titulusa a B. Virginis 
Nataæ volt. Miután a jezsuiták Kolozsvárra kerültek, a Mária-társu-
lat titulusa megváltozott B. V. Mariæ Elisabeth Visitantisra; a tár-
sulatot 1763. február 14-én kebelezték be a római anyatársulatba.  
A „Máriával való ájtatos szövetség”-be lépést egy 1735-ben megje-
lent magyar nyelvű kolozsvári mirákulumos könyv10 ajánlja. A tár-
sulat szabályai a könnyező Mária-kegykép köré szerveződnek. A 
szövetségbe belépni kívánó először kellett szerezzen magának egy 
megszentelt és az eredeti képhez hozzáérintett képet, amit mindig 
a nyakában kellett hordania. A meghatározott könyörgést és egy 
Üdvözlégy Mária imádságot naponta reggel és este el kellett mon-
dani. Ezekhez a szabályokhoz két további „javaslat” is kapcsolódik: 
kísértés esetén a képet a szívhez szorítva a megadott fohászt kell 
mondani, illetve a kép könnyezésének évfordulóján az imádságokat 
és könyörgéseket a szövetségben lévő társakért kell elmondani.11 
Miután a jezsuita rendet feloszlatták, a Mária-társulatot a piaristák 
vették át.12

A Mária-társulatok belső szervezetéről annyit ír általánosságban 
Zerich, hogy mindenhol ugyanúgy szerveződtek: a Marianus rec-
tor vagy præses, prefektus, promoter és más hivatalokat „erényben 
és tudományban, sőt egyházi vagy politikai méltóságokban fénylő 
férfiak viselék”,13 akik végigjárták a hierarchia minden lépcsőfo-
kát, vagyis előbb újoncok voltak, majd tagok, és csak azt követték 

akkoron a hirneves erdélyi prot. türelem és szeretet nemcsak a kath. püs-
pökséget, hanem a káptalant és szerzetesrendeket sőt a világi papságot is 
szétrobbantotta volt.” (i. m.).

10	 Idézi Tüskés, Búcsújárás, 181.
11	 Uo. 
12	 Zerich, Történelmi vázlatok I., 66.
13	 Uo.



405Mária-tisztelet, Mária-társulatok, máriás körmenet Kolozsváron 

a magasabb hivatalok. A ko1ozsvári Mária-társasági napló14 szerint 
az elöljárók és jótevők „a gróf Bánffyak, Kornisok, Hallerek, Lázárok 
s más főurak és főhivatalnokok, s rangban levő asszonyságok és 
delnők”15 voltak. 

A vallásos szervezetek feloszlatása és újraindulása

Tüskés Gábor és Knapp Éva rámutat arra, hogy az állam és az egy-
ház közötti viszony átrendezése nyomán, a 18. századik második fe-
létől a Habsburg-uralom, közelebbről II. József erőteljesen korlátozta 
a társulatok működését. A szerzők úgy értékelik, hogy ez a folyamat 
„a barokk és a felvilágosult társadalomfelfogás összeütközésének” a 
kifejezője. A korlátozó intézkedések közé tartozik a szerzetesrendek 
feloszlatása (1773-tól), az új társulat alapításának és működésének 
szigorítása (az alapításhoz az uralkodó engedélye szükséges, a ki-
adásokat engedélyeztetni kell), a látványos ünnepségek és gyakor-
latok korlátozása, az új tagok felvételét érintő szigorítások, illetve a 
működés ellehetetlenítése az anyagi javak felszámolásával és azok 
átirányításával állami célokra.16 Az állami korlátozó intézkedésekkel 
párhuzamosan, regionális különbségekkel zajlott a társulatok belső 
hanyatlása is a 18. század második felében; ennek okai közt fellel-
hető a felvilágosodás eszméjének terjedése, a szabadkőművesség 
népszerűvé válása és az egyházon belül történő, egyes társulatokat 
favorizáló, másokat háttérbe szorító magatartás is.17 

Mivel II. József többször is kiadott a társulatok korlátozására vo-
natkozó rendeleteket, arra következtethetünk ebből, hogy a szerve-
zetek nagy része az ismétlődő intézkedések ellenére is tovább műkö-
dött. Első komolyabb lépésként 1781–1782-ben a kordás társulatokat 
és a ferences harmadrendet oszlatta fel, majd két évre rá, 1784-ben 

14	 Meglétéről Zerich ír, uo.
15	 Uo. Ehhez a felsoroláshoz képest feltűnő, hogy amikor újraindulnak a Má-

ria-társulatok, támogatóik egyházi méltóságok és rang és cím nélküli vi-
lágiak. Ez egy, a tanulmány kereteit szétfeszítő témát irányoz előre: men�-
nyiben befolyásolhatta a mindenkori uralkodó vallásos magatartása az 
arisztokrácia ilyetén megnyilvánulásait.

16	 Vö. Tüskés, Knapp, Népi vallásosság, 293. 
17	 Uo. 



406 Veres Stelian

elrendelte az összes társulat feloszlatását. 1787–1788-ban a társula-
tok teljes vagyonának elkobzásáról rendelkezett az uralkodó, ezzel 
gyakorlatilag megszüntette a barokk társulati modellt. Jóllehet az 
állam a társulatok szociális funkcióit megpróbálta átvenni, az in-
tézményi háttér felállítása vontatottan haladt, és csak fokozatosan 
tudta betölteni azt a szerepet, amit korábban a társulatok. 1795 után 
nyílt lehetőség a társulatok újjászervezésére, azonban jó ideig csu-
pán szórványosan jelentek meg új szervezetek. Amikor a 19. század 
első felében ismét fontos szerepet kapnak a vallásos társulatok, már 
észlelhető a különbség a néhány évtizeddel korábbi és az újraindí-
tott szervezetek között. 

Évfordulós ünnepség a Mária-kegykép 
könnyezésének tiszteletére

Bíró Béla kolozsvári plébánossága idejére esett az akadémiai temp-
lomban őrzött Szűz Mária-kegykép könnyezésének kétszázadik év-
fordulója. Nem csupán az egyházközség számára volt fontos ez az 
esemény, hanem gróf Mailáth Gusztáv Károly és az egész egyház-
megye számára is, a nagyszabású ünnepséget a plébánia a püspök-
kel együtt szervezte és bonyolította le. A Boldogságos Szűz Mária 
könnyező kegyképének évfordulóját ünnepélyes keretek között ter-
vezték megünnepelni 1899. október 26-án. A Szent Mihály-plébánia 
levéltárában fennmaradt néhány, a rendkívüli ünnepre való igen 
alapos és körültekintő készülődésre vonatkozó irat. A gróf Mailáth 
Gusztáv Károly 1500 példányban kinyomtatott körlevele,18 amely 
egyben az ünnepi menetrend, meghívó is volt, minden bizonnyal 
Kolozsváron készült – a levéltári példányon korrektúrajelek és ja-
vítások találhatóak –, amelyet a püspök vázolt fel és hagyott jóvá, 
illetve a végül egy oldalra szedve kiadott dokumentum itt még két 

18	 Az eredeti kézirat KGYL: 290/b, 87. doboz, 1900/1899; a végleges irat: KGYL: 
290/b, 87. doboz, 1987/1899.



407Mária-tisztelet, Mária-társulatok, máriás körmenet Kolozsváron 

külön lapon szerepel.19 A Könnyező Mária-ünnepségen való áhítatos 
részvétel teljes búcsú nyerésével járt. XIII. Leó pápa október 5-én 
kelt szentszéki kijelentésével hagyta jóvá, hogy hét évre búcsút 
nyerhet mindenki, aki a reggeli szentmisén és az esti szentbeszé-
den részt vesz, akik pedig 22–26. között gyónnak és áldoznak, az 
anyaszentegyház felmagasztalásáért, a tévelygők visszatéréséért, a 
bűnösök megtéréséért, a békesség ajándékaiért imádkoznak, teljes 
búcsút nyerhetnek.20

A búcsúra a környékbeli települések zászlóaljait várták, de távo-
labbról is érkeztek zarándokok. Bíró Béla arról tájékoztatta a püspö-
köt 1899. szeptember 26-án, hogy értesülése szerint a verespataki 
esperes-plébános, Sneff József háromszáz hívővel gyalogosan zarán-
dokol Máriához, át a Gyalui-havasokon.21 A rendkívüli Mária-ünnep-
re ezerötszáz meghívót nyomtattak ki, Bíró Bélának és a püspöknek 
az esemény szervezése kapcsán váltott levelezéséből arról értesül-
hetünk, hogy minden Státus-tagot meghívtak, ezenkívül a főespere-
si kerületekbe is juttattak a meghívókból, továbbá, a püspök akara-
tának eleget téve, más erdélyi katolikus mágnásokat és nagyurakat 
is meghívtak az ünnepélyre.22 A korabeli magyarországi sajtó így 
értékelte Kolozsvár ünnepét: „Ilyen hatalmas megnyilatkozását a 
Mária kultusznak tán még nem látta e század Magyarországon.”23  
A rendkívüli ünnepségen az erdélyi püspökön kívül jelen volt Wolaf-
ka Nándor c. püspök, debreceni prépost-plébános, Schlauch Lőrinc 
nagyváradi bíboros, Bubics Zsigmond kassai, Meszlényi Gyula szat-
mári és Steiner Fülöp székesfehérvári püspök is. A világi főurak és 
elöljárók díszmagyart öltöttek magukra a jeles alkalomra. Az újság-
író a megjelentek számát 16-18 000-re tette. A házakat nemzeti lo-
bogókkal díszítették fel, kora hajnalban rengetegen voltak már az 
utcán, vonultak a vidéki zarándokok Mária-lobogóik alatt.24 

19	 Nincs iktatva, megtalálható a KGYL: 290/b, 87. doboz, 1600/1900. számú 
iratába tűrve.

20	 Nincs iktatva, megtalálható a KGYL: 290/b, 87. doboz, 1600/1900. számú 
iratába tűrve.

21	 KGYL: 290/b, 87. doboz, 1820/1899. 
22	 KGYL: 290/b, 87. doboz, 1946/1899.
23	 ***, A kolozsvári kegykép jubileuma, Alkotmány 4.259 (1899. okt. 28.) 5–6 (5). 
24	 ***, A kolozsvári kegykép, 5.



408 Veres Stelian

Az ünnepet megelőző három napon reggel hét órától az akadémi-
ai templom főoltáránál szentmisét celebráltak közös szentáldozás-
sal, délután hat órától pedig a Szent Mihály-templomban rózsafüzért 
imádkoztak, ezt követően pedig minden nap szentbeszéd hangzott 
el. A háromnapi lelkigyakorlat megtartására Rosti Kálmán SJ-t kér-
ték fel.25 Végül Rosti SJ helyett Wolafka Nándor püspök tartott „lel-
ket megindító, szivet megrázó szónoklat”-okat.26 Október 26-án reg-
gel hét órától a főtemplomban mutattak be szentmisét, ahol szintén 
közös áldozásra került sor. Háromnegyed kilenckor megérkezett és 
ünnepélyesen, száz karinges pap által kísérve bevonult a székesfe-
hérvári püspök, Steiner Fülöp.27 A papság felsorakozott a főoltárnál, 
a főgimnáziumi kórus elénekelte a Boldogasszony, anyánk egy sza-
kaszát, és ezt követően, kilenc órakor ünnepélyes körmenettel28 vo-
nultak át az akadémiai templomba. A körmenet alatt a megkezdett 
éneket énekelték, és a katolikus templomok harangjait összehúzták. 
A körmenetben elöl haladtak a testületek zászlóik alatt, azután a 
rózsafüzér-társulat tagjai kezükben szentelt gyertyákkal, utánuk a 
jótékonysági nőegyletek, ezután a Státus-gyűlési tagok, a papság és 
főpapok egyházi ornátusban, végül a papi segédlet és a nagyközön-
ség.29 Az akadémiai templomban az eredeti terveknek megfelelően 
a kassai püspök mondott csendes szentmisét. A korábbi tervektől 
eltérően itt Meszlényi Gyula püspök szentbeszédet mondott,30 majd 
Majláth püspök imádságszerű beszédet tartott, „Magyarországot, hí-
veit, papjait, Máriának, a magyarok patrónájának kegyébe ajánlotta, 

25	 KGYL: 290/b, 87. doboz, 1946/1899.
26	 ***, A kolozsvári kegykép, 5.
27	 Az eredeti tervekben Schlauch Lőrinc volt erre kijelölve.
28	 Az előzetes tervekben az szerepelt, hogy négy templomot érint a körme-

net, a piaristáktól indul a főtéri templomba, onnan a ferencesekhez, majd 
végül a minoritákhoz. A körmenet alatt kalazanciumi diákok vitték volna 
a körbe a kegyképet. Vö. KGYL: 290/b, 87. doboz, 1730/1899. A püspök taná-
csára rövidítették le a körmenetet, aki sokallta a négy templomba történő 
elzarándoklást. Vö. KGYL: 290/b, 87. doboz, 1730/1899. – Megj. A püspök 
levele és Bíró Béla előzetes terve ugyanazon szám alatt van iktatva.

29	 ***, A kolozsvári kegykép, 6. 
30	 Az eredeti tervben nem szerepelt semmilyen szentbeszéd, a csendes szent-

mise után rövid könyörgés és felajánló imádság elmondása után a körme-
net visszatért volna a Szent Mihály-templomba. 



409Mária-tisztelet, Mária-társulatok, máriás körmenet Kolozsváron 

a hívekkel együtt téve nyilvános fogadalmat”.31 Ezt követően a kör-
menet Boldogasszony, anyánk című éneket énekelve tért vissza a 
Szent Mihály-templomba. 

Itt ünnepélyesen fogadták Schlauch Lőrinc bíborost, aki „teljes 
papi ornátusban jelent meg. A püspök bíboros palástján érdemrendjei 
ragyogtak.” A templomba beléptekor a Kolozsvári Dalkör az Ecce Sa-
cerdos Magnust énekelte. Az ünnepélyes misén Schlauch volt a főce-
lebráns,32 segédkezett neki többek között Meszlényi, Steiner, Wolaf-
ka püspök, Bíró Béla és Újfalusi József kolozsmonostori c. apát is.  
A szentmise után az ünnepi beszédet Wolafka Nándor püspök tar-
totta, majd pedig Schlauch bíboros pápai áldásban részesítette a je-
lenlévőket.33 A tervek szerint délután hat órától ünnepélyes istentisz-
teletre került sor, és végezetül egy ünnepi szentbeszéd hangzott el. 

A korabeli világi sajtó ezt a rendkívüli és nagyszabású Mária-ün-
nepséget így értékelte: „...kiinduló pontjává lett a katholikus öntudat 
felébredésének és sok ezerek lelki megújulásának az erdélyi részek-
ben. Az érdem ebben Mária után Mailáth püspöké, ki a mai nappal 
a magyar egyháztörténelem egyik legragyogóbb lapját irta meg.”34 

Feltehetően a Szent István által alapított állam ezeréves jubileu-
mára szervezett ünnepségek népszerűsége miatt 1900 októberében 
is szerveztek egy hasonlót.35 Erről csak a Bíró Béla kézírásával jegy-
zett tervezet maradt ránk,36 a jelek szerint nem folyt élénk levelezés 
a püspökével vagy másokkal ez ügyben. A levéltárba tett dokumen-
tum alapján egy Mária-ünnepet lehetne feltételezni. Az egyik kora-
beli kolozsvári lap, a Magyar Polgár napokon keresztül hosszabb-rö-
videbb cikkeket és híreket közölt a gróf Mailáth Gusztáv Károly 
püspök által Kolozsvárra szervezett egyházi ünnepségsorozatról.37 

31	 ***, A kolozsvári kegykép, 6.
32	 Az eredeti tervek szerint Steiner lett volna a főcelebráns.
33	 Tervezőirat: KGYL: 290/b, 87. doboz, 1971/1899.
34	 ***, A kolozsvári kegykép, 6.
35	 Olyannyira igyekeztek hasonlót szervezni, hogy az 1899-es esemény ös�-

szes iratát áthelyezték az 1900-as eseményt tervező dokumentumhoz.
36	 Kgyl: 290/b, 87. doboz, 1699/1900.
37	 ***, Hírek, Majláth püspök Kolozsvártt, Magyar Polgár 23.243 (1900) 5; ***, 

Hírek, Katholikus jubileumi ünnepségek, Magyar Polgár 23.246 (1900) 5–6; 
***, Hírek, Jubileumi ünnepségek Kolozsvártt, Magyar Polgár, 23.247 (1900) 6.



410 Veres Stelian

Az újságíró szóhasználata megtévesztő, folyamatosan a keresz-
ténység fennállásának 900 éves évfordulójáról írt, viszont egyér-
telmű, hogy itt tulajdonképpen a magyar államiság kezdeteire, 
Szent István király megkoronázására kell értenünk e kifejezést.  
A plébániai levéltárban található búcsús körmenet programtervét 
az újság beszámolójával vetjük össze. 

Az újságban 1900. október 23-án közölték az ünnepi programok 
sorozatát.38 Ebből értesülhettünk arról, hogy október 22-én érkezett 
kíséretével és a Státus-igazgatótanács tagjaival Kolozsvárra Mailáth 
Gusztáv Károly püspök. Október 23-án reggel a főtéri templomban 
misézett, 10 órakor a ferencesek templomában jelen volt a Szent An-
tal kenyerének kiosztásán, délután 5 órakor a főtéri templomban 
szentolvasón vett részt, majd utána szentbeszédet tartott. Másnap 
délelőtt, mise után gyóntatott, délután pedig szentbeszédet tartott. 
A beszédekre eredetileg Wolafka Nándor debreceni plébános-püs-
pököt kérték fel, aki el is vállalta ezt, azonban egészségi okokból le 
kellett mondania, és az egri érsek, Samassa József sem tudott eleget 
tenni a meghívásnak. 

A kolozsvári plébániai levéltárban lévő tervezet szerint október 
25-én délután ötkor szentolvasót imádkoztak, és szentségkitétel 
volt a Mátyás király téri plébániatemplomban, ezt követően lehetett 
gyónni. Október 26-án reggel 7 órakor a tervek szerint csendes szent-
misének kellett volna lennie a leányiskolai kórus közreműködésével 
a Szent Mihály-templomban, azonban ehelyett püspöki nagymise 
volt.39 Így jóllehet fél kilencre tervezték a főpásztor bevonulását, mi-
közben a főgimnáziumi tanulók Mária-éneket adtak volna elő, erre 
a mozzanatra nem volt szükség. Fél kilenckor elindult az ünnepi 
körmenet, így vonultak a piaristákhoz. Az akadémiai templomban 
bemutatott szentmise után gróf Mailáth Gusztáv Károly, Szent Ist-
ván király példáját követve, a Boldogságos Szűz oltalmába ajánlotta 
egyházmegyéjét.40 Ezt követően körmenettel vonultak vissza a fő-
téri templomba, amely zsúfolásig megtelt; a körmenetben részt vet-
tek a katolikus iskolákban tanulók, a tantestületek és egyesületek 

38	 ***, Hírek, Majláth püspök Kolozsvártt, Magyar Polgár 23.243 (1900) 5.
39	 ***, Hírek, Magyar Polgár, 26.243 (1900) 5.
40	 Uo. 6.



411Mária-tisztelet, Mária-társulatok, máriás körmenet Kolozsváron 

zászlóikkal, a Státus igazgatótanácsának világi tagjai, köztük báró 
Jósika Sámuel és báró Szentkereszthy Zsigmond díszmagyarban; a 
kerületi papság és a hívő közösség. A Szent Mihály-templomban ün-
nepélyes püspöki szentmisét celebráltak, amelyen a szentbeszédet 
Karcz János csíkkarcfalvi plébános mondta, ezt követően az erdé-
lyi püspök apostoli áldásban részesítette a jelenlévőket. A jubileu-
mi alkalmon való imádságos részvétellel az elholtak számára volt 
eszközölhető teljes búcsú. Ugyanaznap délután 5-kor ünnepélyes 
vecsernyét tartottak az oltáriszentség kitételével, ezt szentbeszéd 
és égő gyertyás körmenet követte. A délutáni istentiszteletet rövid 
eucharisztikus értekezlet előzte meg.41

Az ünnepséget előkészítő dokumentációban iktatószám nélkül 
megtalálható egy lista, amely Mária-énekeket tartalmaz. Hat éneket 
sorolnak elő: Boldogasszony, anyánk; Egek ékessége; Magyar Szűza-
nyádnak; Magyarok királynéja; Szeretlek, szép Szűz Mária és a Nagy-
asszonyunk, hazánk reménye. Minden valószínűség szerint ezek a 
liturgia és/vagy a körmenet énekei lehettek.42

A 19. századi Mária-tisztelet formája:  
Élő Rózsafüzér

Kolozsváron a Mária-társulatot 1891 májusában akarta Bíró Béla új-
raindítani, az alapítására összehívott ülés jegyzőkönyvét megőriz-
te a levéltár.43 A május 10-én megtartott gyűlésen hatvanan vet-
tek részt Bíró Béla elnöklete mellett. Az első megtárgyalt kérdés az 
volt, a Mária-tisztelő társulat tevékenysége hogyan zajlott korábban. 
Egy részt vevő asszony, Benedek Mihályné azt nyilatkozta, hogy 
Kolozsváron „eddig nem volt semmi társulat Mária tiszteletére, csak 
egyesek imádkoztak tetszésük szerint Szent Bernárd imádságával, 5 
szent titokról Jézus feltalálása alkalmából a templomban, a 8 titokról 

41	 Uo. 5–6.
42	 Nincs iktatva, Kgyl: 290/b, 87. doboz, 1600/1900. számú iratba betűrve.
43	 Kgyl: 290/b 79. doboz, 709/1891.



412 Veres Stelian

Jézus megkoronáztatása alkalmából stb.”.44 A gyűlésen elhatározzák, 
hogy az elkövetkezőkben milyen szabályok szerint lehetne működ-
tetni a Mária-társulatot. A jegyzőkönyvből kiderül, hogy a Boldog-
ságos Szűz Mária Kiváló Tisztelőinek nőtársulata azokat célozta 
meg, akik „igazi tiszta szívérzelemből”45 kívánják tisztelni Máriát, jó 
erkölcsűek, legalább három tag ajánlja őket felvételre, és vállalják, 
hogy meghatározott imákat adott napokon elmondjanak. Az ülésen 
megállapították az alakuló társulat struktúráját is, a vezetőség az 
elnökből, az igazgatóból és egy öttagú választmányból tevődött vol-
na össze. Az elnöki tisztet a mindenkori kolozsvári plébánosnak, az 
igazgatói stallumot pedig az első segédlelkésznek szánták. Az igaz-
gató hatáskörébe tartozott a társulat minden belügye, a lelki élet 
megszervezésétől az adminisztrációig, tagdíjak beszedéséig. A tár-
sulati tagok kötelesek voltak naponta elimádkozni egy rózsafüzért 
Mária tiszteletére, böjtölni minden kedden a Szűzanya tiszteletére, 
szombatonként gyónni és áldozni, hetente alamizsnát osztani a sze-
gényeknek, havonta egy szentmisét mondatni Mária tiszteletére, a 
havi tagdíjat befizetni, a begyűlt pénzből Mária tiszteletére misét 
mondatni. Ha valaki elmulasztja betartani valamelyik szabálypon-
tot, megszűnik a társulati tagsága. Ugyanitt kimondták, a társulat 
akkor alakul meg, ha legalább harminc tag jelentkezik, és a szabá-
lyokat elfogadja, és akkor szűnik meg, ha tizenöt főre csappan a tag-
ság létszáma. A gyűlés végén egy bizottságot hoztak létre, amelynek 
tagjai Sebestyén Mózes igazgató, Boér Ignácné, özv. Barna Jánosné 
és Dentz Rozália úrasszonyok voltak, céljuk a tagságtoborzás és egy-
havi tagdíj begyűjtése volt. A jegyzőkönyvmásolatot május 21-én 
küldi át a plébános Sebestyén Mózesnek, hogy a társulat érdekében 
legyen szíves tiszte szerint intézkedni.

Az ügy nem várt fordulatot vett. Július 2-án Bíró Bélát levélben46 
tájékoztatta Sebestyén Mózes segédlelkész, hogy a Mária-társulat 
alakuló gyűlésének jegyzőkönyvét áttanulmányozta, és sem az ak-
kor egybegyűltek – még azok sem, akik Bírón kívül a május 10-i jegy-
zőkönyvet aláírták! – nem óhajtanának egy új egyletet, sem pedig 

44	 Uo.
45	 Uo.
46	 Kgyl: 290/b 79. doboz, 872/1891.



413Mária-tisztelet, Mária-társulatok, máriás körmenet Kolozsváron 

ő nem látja célszerűnek. Elsősorban azzal érvelt, hogy mivel új tár-
sulatról van szó, a püspökkel engedélyeztetni kellene, ugyanakkor 
azonban a tervezett társaság túl szigorú szabályok szerint működött 
volna, és még csak nem is nyerhető búcsú az egyleti cselekedetekkel, 
ráadásul a férfiak is ki vannak zárva. Bírónak írt levelében részle-
tezi azt is, hogy miért tartja inkább célszerűnek az országos szintű 
Élő Rózsafüzér Társulatba betagozódni. Érvei közt szerepel, hogy 
már meglévő szabályokat kellene átvenni és ahhoz alkalmazkodni, 
a tagsági szabályzat nem túl szigorú, és a rózsafüzér-társulattal a 
társulati tagok búcsút is nyerhetnek. 

Felettese másnap, július 3-án jóváhagyta a kérését, és utasította 
a szükséges dokumentáció összegyűjtésére és a püspöknek engedé-
lyezés céljából történő megküldésére. 

1892. november 10-én fordult levélben Bíró Béla plébános a fő-
pásztorhoz, hogy engedélyezze az Élő Rózsafüzér Társulatot, „mivel 
nincs tudomásom, hogy a vezetésemre bízott plébánia területén ily 
nevű vagy más vallásos imatársulat léteznék, – egy imatársulatnak 
meghonosítását pedig hiveimre nézve üdvösnek, vallásos érzületük 
emelésére hasznosnak tartom”.47

Bibliográfia/Bibliography

Kolozsvári gyűjtőlevéltár [Kgyl]: 290/b 79. doboz, 87. doboz iratai
***, A kolozsvári kegykép jubileuma, Alkotmány 4.259 (1899. okt. 28.) 

5–6.
***, Hírek, Jubileumi ünnepségek Kolozsvártt, Magyar Polgár, 23.247 

(1900) 6.
***, Hírek, Katholikus jubileumi ünnepségek, Magyar Polgár 23.246 

(1900) 5–6. 
***, Hírek, Majláth püspök Kolozsvártt, Magyar Polgár 23.243 (1900) 

5.
*** Kolosvári könyvezö Szüznek Historiája. Irattatott az ott lévő 

JESUS Társasága-béli Szerzetesek által..., Kolozsvár, 1770, 24–38.

47	 Kgyl: 290/b 79. doboz, 872/1891. (Ugyanazon iratcsomóba van áthelyezve 
a nyilvánvalóan később kelt irat is!) 



414 Veres Stelian

Chatellier, Louis, La congrégation académique de Molsheim et la 
société alsacienne à la fin du XVIII siècle, Annuaire de la Société 
d’histoire et d’archeologie de Molsheim et environs (1980) 89–97.

Gábor Csilla, Laus et polemia. Magasztalás és vetélkedés közép- és 
kora újkori szövegtípusokban, Debreceni Egyetemi Kiadó, Bolyai 
Társaság – Egyetem Műhely Kiadó, Debrecen – Kolozsvár, 2015.

Gábor Csilla, Mária könnye: „a’ kolosvári bóldog aszszony siró képe”, 
Keresztény Szó 9 (2009) 4–8 (https://epa.oszk.hu/00900/00939/00
109/2009_09_02_00109.htm)

Gábor Csilla, Fábián Róbert, Veres Stelian, Nóda Mózes, A kolozs-
vári Könnyező Madonna kegyképe, összeállította Bodó Márta, 
Vasárnap 30.14 (2020) 4–5. https://www.verbumkiado.ro/hu/va-
sarnap/vasarnap-2020aprilis-5. 

Kovács Zsolt, A kolozsvári Mária-oszlop. Egy közép-európai emlék-
típus a 18. századi Erdélyben, in Nagy Róbert, Rüsz-Fogarasi 
Enikő (szerk.), Ablakok a múltra, Kolozsvár, 2012.

Tüskés Gábor, Búcsújárás a barokk kori Magyarországon a mirákulum- 
irodalom tükrében, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1993.

Tüskés Gábor, Knapp Éva, Népi vallásosság Magyarországon a 17–18. 
században. Források, formák, közvetítők, Osiris, Budapest, 2001.

Zerich Tivadar, Történelmi vázlatok I–II., Családi Lapok 6.5 (1857. 
január 29.) 64–67; 6.6 (1857. február 5.) 79–81.



Imádság és  
spiritualitás





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.24

Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: 
van-e helyük az ima műfajában? 

LUKÁCS OTTILIA 

Pécsi Püspöki Hittudományi Főiskola (HU)
lukacs.ottilia@pphf.hu

Érdekes módon tartózkodunk a panaszzsoltároktól vagy óvatosan 
nyúlunk azokhoz, holott a Zsoltárok könyvének közel egy negyede 
az egyéni és a közösségi panaszzsoltárok műfajába tartozik.1 Ezt 
meglepőnek érezheti a katolikus olvasó, ugyanis a zsoltárokat szinte 
mindenki az imával asszociálja, és a Zsoltárok könyvét egyenesen 
imakönyvként határozzuk meg. Ennek hátterében Erich Zenger sze-
rint egy nagyon összetett hermeneutikai probléma áll, amely többek 
között azzal függ össze, hogy a zsoltárokat kizárólag a keresztény 
imahagyomány keretei között olvassuk, kizárva a zsoltárok vilá-
gának ószövetségi hátterét. Az ilyen olvasat egyik következménye, 
hogy az egyház misekönyvében és zsolozsmájában a panaszzsol-
tárokat cenzúrázza és „keresztény hitre téríti” a „teológiai ártal-
matlanítás” eszközeivel.2 A szerző szerint ez annyit jelent, hogy 
helyenként kihagyják, javítják (pl. 58., 83., 109. zsoltárok) vagy nem 

1	 Egyéni panaszzsoltárok: 3, 5–7, 13, 17, 22, 25–28, 31, 32, 38, 39, 41, 42, 43, 51, 
54–57, 59, 61, 63, 64, 69–71, 77, 86, 88, 102, 109, 120, 130, 140–143; kollektív 
(közösségi) panaszzsoltárok: 12, 44, 58, 60, 74, 79, 80, 83, 89, 90, 94, 137. Vö. 
John J. Collins, Introduction to the Hebrew Bible, Minneapolis, Fortress 
Press, 32018, 498.

2	 Erich Zenger, A bosszú Istene? Bevezetés az ellenségzsoltárok értelmezésé-
be (ford. Martonffy Marcell), Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2023, 27.



418 Lukács Ottilia

teljes terjedelmükben közlik őket (pl. 5., 94., 139. zsoltárok). Érdemes 
számok szintjén is érzékeltetni azt, hogy milyen mértékben érinti 
ez a szentmise liturgiáját: a 150 zsoltárból csupán 11 zsoltár hang-
zik el teljes szövegével (a Zsolt 15, 23, 117, 121, 122, 123, 126, 128, 130, 
131, 138).3 Ráadásul a panaszzsoltárok egy része az „átokzsoltárok” 
megnevezését kapta, ami egy megtévesztő kategória lehet. Ehelyett 
Zenger az „igazságosság zsoltárai” (Gerechtigkeitpsalmen) vagy az 
„ellenségzsoltárok” (Feindpsalmen) megnevezést javasolja.4 Walter 
Brueggemann talán még jobban megragadja e zsoltárok üzenetét, 
amikor az „elbizonytalanodás zsoltárai” (psalms of disorientation) ki-
fejezést alkalmazza.5 Az említett hermeneutikai problémát Zenger a 
magyarul is megjelent A Bosszú Istene? Bevezetés az ellenségzsoltá-
rok értelmezésébe c. munkájában nagyszerű módon ki is fejti, és úgy 
értékeli, hogy a nehézség lényegében a zsidóság és a kereszténység 
közötti folytonosság hiányában áll. Ez legszembetűnőbben abban 
nyilvánul meg, hogy az egyházi hagyomány a zsoltárokat – különö-
sen azokat, amelyek nem „illenek” bele a keresztény ima műfajába 
– a kereszténységet megelőző zsidó szövegeknek tekinti, valamint a 
helytelenül klisévé vált istenképpel érvel, miszerint az Ószövetség 
erőszakos, büntető, bosszúálló Istenével szemben az Újszövetség 
a szeretet és megbocsátás Istenét hirdeti. E szembeállítás hosszú 
történelmi múltra tekint vissza. 21. századi lecsapódása az a problé-
ma is, amelyről Zenger beszél. Szerinte ez magyarázza „a zsoltárok 
„keresztény hitre térítésének” szükségességét – annak érdekében, 
hogy keresztény imádságként befogadást nyerjenek az egyházba.6 

Érdemes megemlíteni az imaformákat vagy imatípusokat, melyeket 
a Katolikus Egyház Katekizmusa tárgyal: 

A Szentlélek, aki az Egyházat tanítja és eszébe juttat min-
dent, amit Jézus mondott, az imádságos életre is neveli, 
olyan kifejezési formákat támasztva, melyek maradandó 

3	 Uo. 49.
4	 Uo. 7.
5	 Walter Brueggemann, The Message of the Psalms. A Theological Commen-

tary, Augsburg, Minneapolis, MN, 1984, 51.
6	 Zenger, A bosszú Istene?, 27.



419Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

imádságfajtákban újulnak meg: áldást, kérést, közbenjárást, 
hálaadást és dicséretet. Mivel Isten megáldja, az emberi 
szív viszonzásul áldást mondhat Annak, aki minden áldás 
forrása. A kérő imádság tárgya a bűnbocsánat, az Ország 
keresése és minden igaz szükséglet. A közbenjárás máso-
kért előterjesztett kérés. Nem ismer határokat, és az ellen-
ségekre is kiterjed. Bármiféle öröm és fájdalom, bármely 
esemény és szükséglet tárgya lehet a hálaadásnak, mely 
részese Krisztus hálaadásának, és be kell töltenie az egész 
életet: „Adjatok hálát mindenért” (1Tesz 5,18). A teljesen ön-
zetlen dicsérő imádság Istennek szól; neki énekel önmaga 
miatt, dicsőíti Őt, nem azért, amit tesz, hanem, mert Ő VAN.7 

 
A Katekizmus imádságról szóló összefoglalójából egyértelműen 

látszik, hogy az egyház öt imádságtípust különböztet meg és tár a 
hívő ember elé: áldást, kérést, közbenjárást, hálaadást és dicséretet. 
Feltehetően ezzel a pozitív lelkületet kívánja támogatni, ami érthető 
az evangélium (örömhír) szerint élő közösségek életében. Ugyanak-
kor ez további kérdéseket vet fel és dilemma elé állítja azt az elkö-
telezett hívő személyt vagy közösséget, aki (amely) éppen nagyon 
nehéz időszakon megy át, és mélyponton van. Hogyan lehet őszinte 
a dicséret, hálaadás vagy akár kérés, amikor az ember értetlenül áll 
az igazságtalannak ítélt szenvedés előtt? 

A jelen tanulmányban arra teszek kísérletet, hogy megvizsgál-
jam, miként imádkozhat az igazságtalan szenvedést megélő ember 
és közösség. A kérdésre a bibliai közösségi panaszzsoltár, azon belül 
az elbizonytalanodás- vagy az ellenségzsoltár műfajára szeretnénk 
reflektálni. Ehhez kiemelten a 137. zsoltárt nézem meg közelebbről 
a kulturális trauma és kulturális emlékezet hermeneutikai eszközei 
segítségével. 

A zsoltárok nagy részének keletkezési idejét és helyét nem tud-
juk pontosan. Néhány zsoltár datálását a zsoltárok nyelvezete és 
tematikája segítségével kísérlik meg az exegéták. A 137. zsoltár e 
tekintetben kivételt képez, ugyanis tartalmából egyértelműen 

7	 A Katolikus Egyház Katekizmusa 2644–2649 (ford. Diós István, SZIT, Buda-
pest, 2020).



420 Lukács Ottilia

következtetni lehet megírásának helyére és idejére, valamint a szer-
ző(k)re. Ha a szövegből indulunk ki, a zsoltár Babilóniában íródott 
a babiloni fogság idején (Kr. e. 6. század eleje), és szerzői a fogságba 
vitt júdeaiak, akiket a babiloni hódítások következtében áttelepí-
tettek az Újbabiloni Birodalom területére.8 Ha későbbre, a fogságot 
követő időszakra tesszük a megírásának idejét, ez sem változtat a 
zsoltár megírását késztető eseményeken.9 Tehát a dávidi királyság, 
Júda és Jeruzsálem, valamint a jeruzsálemi Szentély/Templom pusz-
tulását megtapasztaló traumatizált közösség vagy egy azt követő 
generáció zsoltárával van dolgunk, amely számára a babiloni fogság 
az identitást meghatározó kulturális trauma vagy emlékezet része.  
A zsoltár máig tartó népszerűségét talán leginkább a kulturális em-
lékezetben elfoglalt szerepe adja, amely az ókori zsidóság traumá-
jából táplálkozik. Ebben az esetben transzgenerációs és kulturális 
traumáról beszélhetünk, melyhez a zsidóság háromezer éves tör-
ténete során a közösséget érő újabb és újabb traumák adódtak és 
adódnak folyamatosan. 

A következőkben tehát a 137. elbizonytalanodás zsoltárának szö-
vegét, műfaji sajátosságait vizsgálom azzal a céllal, hogy bemutas-
sam, miként válhat az elutasítást vagy ellenkezést kiváltó zsoltár 
közösségi imává. Mivel a 137. zsoltár történelmi háttere a babiloni 
fogság, ez a zsoltár nagyon alkalmas arra, hogy a fogságba vitt kö-
zösség csoportidentitásának alakulásába betekintést nyerhessünk. 
A szakirodalom beszél a fogság teológiájáról, vagyis a fogságban 
élő közösség teológiai gondolkodásáról. Ezt korábban Ezekiel ese-
tén fejtettem ki.10 Ezekielnél az „igaz Izrael” kérdése a hangsúlyos: a 

8	 Blessing O. Boloje, Memories of Zion in Exile: A Contextual Reading of the 
Ironical ‘Bitter Beatitudes’ of Psalm 137, Verbum et Ecclesia 45.1 (2024) 1–7.

9	 Vö. John Barton, John Muddiman, The Oxford Bible Commentary, Oxford 
University Press, Oxford, 2001, 402; Brueggemann, Message of the Psalms, 
74; Michael D. Coogan, The Old Testament. A Historical and Literary Intro-
duction to the Hebrew Scriptures, Oxford University Press, Oxford – New 
York, 2006, 385.

10	 Lukács Ottilia, Sabbath in the Making. A Study of Inner-Biblical Interpreta-
tion of the Sabbath Commandment, Peeters, Leuven, 2020, 214–216; Ead., 
Scrutinizing the Sabbath Commandments in the Book of Ezekiel, Studia 
Universitatis Babeş-Bolyai. Theologia Catholica Latina 1 (2016) 5–42 (31–32); 



421Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

fogságban élő közösség a Sínai-hegyen kötött szövetség törvényes 
örököseként definiálja magát az egykori Júdai Királyság területén 
maradottakkal szemben. A 137. zsoltár esetében is hangsúlyosak a 
közösségi identitásjegyek, amelyeket a fogság, az elhurcoltatás ta-
pasztalata radikálisan meghatároz. 

A közösségeket és társadalmakat ért igazságtalan üldözés, el-
nyomás, háború sajnos ma sem ismeretlen. Azt tapasztaljuk, hogy 
lassan az egész világ konfliktusban áll; a sajtó a világ minden sar-
kából háborúkról, szenvedésről és elnyomásról tudósít napi szinten. 
Ezért napjainkban az ellenségzsoltárok időszerűsége nem szorul 
bizonyításra. Ha ezeket közösségi panaszimának tekintjük, befo-
gadhatóbbá válnak a keresztények számára is. E befogadás kérdése 
is további tanulmányt igényelne, ugyanis reflektálni lehetne arra, 
hogy ki hivatott eldönteni, hogy mi az, ami elfogadható, érthető egy 
kortárs katolikus hívő számára. A választott zsoltárunk talán épp 
ezt a kérdését cáfolja meg több okból. Annak ellenére, hogy egyik 
„legkegyetlenebb” zsoltárnak tekintjük az utolsó részére való te-
kintettel, ezért a 9. verset kihagyjuk a liturgiából, mégis az egyik 
legismertebb zsoltárról van szó. Példaként érdemes említeni, hogy 
az 5. versében található eskü a legismertebb hűségeskü a zsidóság 
körében. Az esküvői szertartások része, amikor a vőlegény a hüpé 
alatt elmondja az eskü szavait. A zenei alkotásokban is jelen van 
évszázadok óta; megtaláljuk a klasszikus kórusművektől (pl. Charles 
Lloyd (1849–1919) és George Mursell Garrett (1834–1897) kórusművei) 
a hetvenes évek slágereiig (Boney M., Rivers of Babylon). Míg a Boney 
M. kihagyja a zsoltár utolsó részét, más kortárs példákban a teljes 
szöveget hallhatjuk, így a Jason Silver Psalm 137 (2017), Yair Levi 
(2023) vagy a For Glory&For Beauty zenekar feldolgozásában (2023). 
A számtalan kortárs feldolgozás a 137. zsoltár népszerűségét és aktu-
alitását tanúsítja, vagyis azt, hogy van üzenete a mai kor emberének 
függetlenül attól, hogy milyen zenei műfajt kedvel. 

EAD., Sabbath as the Basis of Hope in the Babylonian Exile, in Milos Lich-
ner (szerk.), Hope: Where Does our Hope Lie? International Congress of the 
European Society for Catholic Theology (August 2019 – Bratislava, Slovakia), 
LIT, Zürich, 2020,75–88 (86).



422 Lukács Ottilia

A következőkben a 137. zsoltárban megjelenő identitásjelzőket 
tárgyalom azzal a céllal, hogy a zsoltárt a fogságba került közösség 
identitást meghatározó imájaként mutassam be. Függetlenül attól, 
hogy a fogságban élő közösség panaszzsoltáraként vagy a fogság 
után hazatért közösség zsoltáraként olvassuk, a zsoltár központi 
témája a babiloni fogság és az azt megelőző drámai esemény, Jeru-
zsálem és a Szentély pusztulásának feldolgozása, azaz a közösség 
kulturális emlékezetét uraló Kr. e. 6. századi események, melyek 
egyben a közösség kulturális és transzgenerációs traumájaként ér-
telmezhetők.

A 137. zsoltár szövege és szerkezete

Az alábbiakban a zsoltár szövegét saját fordításban közlöm, a héber 
szöveghez való hűségre törekedve. A fordítást nehezíti, hogy költői 
szöveggel van dolgunk, ami a rímek, a párhuzamok és a szerkezet 
miatt a szóhasználatot jelentős mértékben befolyásolta. 

1Babilon folyóinál ültünk, sírtunk/gyászoltunk is, 
amikor Sionra emlékeztünk. 
2Fűzfák közé akasztottuk hárfáinkat; 
3mert ott, akik fogságba vittek minket, 
dalokat (dalok-szavait) kértek tőlünk, 
elnyomóink, öröméneket: 

„Énekeljetek nekünk Sion-dalokat!” 
4Hogyan énekeljünk YHWH-dalt idegen földön? 
5Ha elfeledkezem rólad, Jeruzsálem, 

feledjen el (engem) / feledésbe merüljön a jobb kezem! 
6Tapadjon nyelvem ínyemhez, 

ha nem emlékezem, 
ha nem helyezem Jeruzsálemet minden örömem fölé! 
7Emlékezz YHWH Edom fiaira Jeruzsálem napja (miatt), 
a kiáltásaikra: „Romboljátok le, romboljátok le a földig!” 
8Babilon leánya, a pusztító! 

Szerencsés, aki megfizeti neked tetteidet, ami velünk tettél! 



423Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

9Szerencsés, aki megragadja és szétzúzza gyermekeidet  
	 a sziklán!

Mielőtt a szövegre térnék, érdemes röviden megemlíteni a pa-
naszzsoltárok visszatérő elemeit. Claus Westermann és Walter 
Brueggemann szerint ezek az elemek a panaszzsoltár két részéhez 
kapcsolódnak, a kéréshez és a dicsérethez. A leggyakrabban a kö-
vetkező sorrendben találkozunk e zsoltárok visszatérő elemeivel: 

I. Kérés
Panasz, vagyis Isten megszólítása: az egyén/közösség nehéz hely-

zetének leírása és Isten elé tárása (miért?, meddig?). A panasz nem 
egyszerűen az imádkozó nehézségének leírása, hanem Isten felelős-
ségének a kidomborítása is. Isten felelősségének hangsúlyozásával 
az imádkozó kifejezésre juttatja, hogy a nehézség, probléma meg-
oldására egyedül Isten képes, ezért egyben cselekvésre is készteti.

Kérés: Isten segítségének, közbelépésének kérése, a zsoltáros 
vagy imádkozó közösség itt gyakran felidézi a korábbi tapasztala-
tát Istennel vagy közössége múltját, amikor megtapasztalta Isten 
segítségét. Az ókori Izrael mindig kapcsolatban, párbeszédben élt, 
gondolkodott, és ennek alapja a YHWH-val való folytonos kapcso-
lat, a szövetség. Ez alapozza meg az imádkozó (közösség) kérésének 
jogosságát, annál is inkább, mert itt bennfoglaltan megjelenik az 
igazságtalanság tapasztalata; a jelen elnyomás Isten „figyelmet-
lenségéből” következett. A bűnösség elismerése is rendszerint jelen 
van. Ez esetben a kérés alapja a bűnbánat, a megtérés, amely szintén 
sürgeti Isten közbelépését. 

Indokok (az ártatlanság hangsúlyozása vagy a bűnösség elisme-
rése): a kérést mindig indokokkal támasztja alá a zsoltáros, melyek 
a szövetségi elvárásoktól a nehezen érthető – Brueggemann szava-
ival élve „kevésbé tiszteletre méltó” – érvekig terjednek, mint pél-
dául YHWH önérdeke is, hogy megmentse az imádkozót, ugyanis 
az imádkozó halálával ő az, aki többet veszít, mert nem lesz aki 
dicsérje őt. 

Az ellenség megátkozása (ellenségzsoltárok esetén): az ellenség 
vagy a helyzet megátkozása, mely bajba sodorta és szenvedést okoz 
az imádkozó(k)nak. Megtörténhet, hogy a panaszima sértőnek tűnik 



424 Lukács Ottilia

amiatt, hogy a vallásos beszédben nem tolerált nyelvezetet hasz-
nál. A bosszúvágy, a harag, a kétségbeesés vagy megtorlás kifejezé-
se, mely követeli Istentől az ellenség elpusztítását. Ennek alapja a 
megszokott rend összeomlása, melyről a beszélő kétségbeeséséből 
adódóan kendőzetlen őszinteséggel beszél, és hagyja, hogy a legmé-
lyebb fájdalma felszínre jöjjön. A panaszzsoltárok nagy száma azt 
jelzi, hogy az ókori Izrael ezeket a panaszokat a hit hiteles megnyil-
vánulásának tartja, sőt teret enged neki az őszinte, nyílt, kölcsönös 
istenkapcsolat alapján. A hit őszinte megnyilvánulásai közé tartozik 
a kudarc, hitetlenség és elbizonytalanodás kifejezése, mely az élet 
szerves része: az időnként megtapasztalt rendnélküliség, a kiegyen-
súlyozatlanság, útvesztés, a szenvedés vagy igazságtalanság meg-
tapasztalása. 

II. Dicséret
Az Istenbe vetett bizalom kifejezése: Isten biztosan meghallja az 

egyén kérését – a zsoltáros megelőlegezett bizalma Istenben.
Fogadalmak teljesítése: az öröm pillanatában a zsoltáros emlék-

szik a nyomorúságában tett fogadalmára, amit teljesíteni igyekszik. 
Hűsége és megbízhatósága egyértelművé válik ezáltal.

Dicséret és/vagy eskü: az Istenhez való hűség kifejezése és hála-
adás. A korábban hűtlenséggel vagy figyelmetlenséggel vádolt Isten 
dicsérete; a zsoltáros most hűségesnek, szabadítónak, megbízható-
nak hívja őt.11

A panaszzsoltárok meglepő része a dicséret, mely által a zsol-
tár hangneme hirtelen megváltozik. A váltás hátterére nem mindig 
lehet következtetni: okozhatják a megváltozott körülmények vagy 
megváltozott hozzáállás, vagy éppen mindkettő. Ha a zsoltárok ál-
talános dinamikáját nézzük, akkor azt látjuk, hogy a panasz Istent 
cselekvésre késztette. Ez a cselekvés ugyanakkor a panaszt emelőt 
késztette dicséretre. 

Összefoglalva, a panaszzsoltár Isten megszólításával és a szenve-
dés feltárásával kezdődik. Ezt követi a kérdés, amely mindig a közös-
ség múltjának felelevenítésével jár, ugyanis ez biztosítja az alapot a 

11	 Walter Brueggemann, A hit a zsoltárok könyvében (ford. Görgey Etelka), 
Kálvin, Budapest, 2008, 49–56.



425Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

panaszt előterjesztő közösség számára. Az egyén/közösség és Isten 
közös múltjáról van szó, melynek alapja a kölcsönösséget kifejező 
szövetség.12 Ezt követi az ártatlanság hangoztatása vagy a bűnösség 
elismerése, mely át is vezeti az imádkozót a panasz-kérés-megbé-
kélésből az Istent dicsérő imába és/vagy eskübe, mely megerősíti a 
felidézett kapcsolatot. 

A 137. zsoltár ilyen tekintetben egy nagyon rendhagyó zsoltár: 
az aktuális szenvedés leírásával nyit, de a kérés helyett egy múltat 
érintő (hűség)esküvel folytatódik, melynek sajátossága, hogy nem 
Istenhez kapcsolódik közvetlenül, hanem Jeruzsálemhez. Az utolsó 
rész az ellenség megátkozása. A zsoltár két ellenséget is kiemel: Ba-
bilont és a Júda szomszédságában levő Edom királyságát. 

A 137. zsoltár szerkezete tehát a következőképpen vázolható: 

1-3. vv:   a szenvedés okát és körülményeit  
tárja elénk (múlt időben)

4. v.:       a szenvedés jelenleg is fennálló  
problémáját összegzi (jelen/jövő időben)

szenvedés

5-6. v.:   Jeruzsálemhez intézett hűségeskü (jövő) hűség

7. v.:       Edom megátkozása Jeruzsálem  
pusztulásában vállalt szerepéért (jövő)

8-9. vv.: Babilon megátkozása Júda, Jeruzsálem 
pusztításáért és a fogságba vitt közösség  
szenvedéséért (jövő)

kétségbeesés

A panaszzsoltárok megszokott struktúráját, letisztult formáját 
nem találjuk meg a 137. zsoltárban. A panaszzsoltár néhány eleme 
kimarad. Ebből kiindulva talán találóbb rá az „elbizonytalanodás” 
vagy „útvesztés” zsoltára megnevezés, amit Brueggemann alkalmaz 
a panaszimákra. 

12	 Vö. Karasszon István, Költészet vagy teológia? A zsoltárok könyve, Ke-
resztény-Zsidó Teológiai Évkönyv (szerk. Szécsi József), Keresztény Zsidó 
Társaság, Budapest, 2024, 158–163 (159).



426 Lukács Ottilia

Legszembetűnőbb, hogy kimarad Isten megszólítása, a kérés, az 
indokok, az Istenbe vetett bizalom és a dicséret. Gyakorlatilag ezek 
a vallásos ember számára legfontosabb elemek, mert ezeket várjuk 
el az imaszövegétől. Ezért is válik igazán hitelessé, mert a szenvedés 
legmélyebb pontjáról szól, ahol az őszinte kiáltás van csupán, nincs 
helye a vallásos érzület elvárásainak való megfelelésnek, mely fi-
gyelembe tudná venni a panaszzsoltár letisztult formai elemeit.  
A zsoltárból kimarad a vád, vagyis YHWH felelőssé tétele, csakúgy, 
mint az ártatlanság vagy a bűnösség hangsúlyozása. A jelen eset-
ben tehát nincs vád Isten, a közösség vagy az egyén ellen, nincs 
megromlott kapcsolat, melynek a helyreállításáért kiált a zsoltár, 
hanem a szenvedés forrása egy harmadik, ill. negyedik fél: Babilon 
és Edom. Babilon felelős a fogságba hurcolásért és Jeruzsálem pusz-
tulásáért, Edom pedig a Jeruzsálem ostromában vállalt szerepéért. 
A zsoltárból hiányzik formailag a feloldás, az istendicséret, mely a 
panaszzsoltárok belső dinamikájának a sajátja. Ilyen értelemben a 
szenvedés aktuális tapasztalatként tárul elénk, melyből még a kö-
zösség nem látja a kiutat. 

A továbbiakban közelebbről megvizsgálom a panaszzsoltár ele-
meiből jelen lévőket: a panaszt, az esküt és az átkot.

1. Panasz

1Babilon folyóinál ültünk, sírtunk/gyászoltunk is, amikor 
Sionra emlékeztünk. 
2Fűzfák közé akasztottuk hárfáinkat; 
3mert ott, akik fogságba vittek minket, dalokat (dalok-szavait) 
kértek tőlünk, 
elnyomóink, öröméneket: „Énekeljetek nekünk Sion-dalokat!” 
4Hogyan énekeljünk YHWH-dalt idegen földön? 

Első ránézésre egyértelmű, hogy a zsoltár egy zenei, liturgikus 
kontextust tár elénk, ami nem valósulhat meg Babilon folyóinál, a 
fogságban. Az eddig bibliai és külső források arra engednek követ-
keztetni, hogy a fogságba vitt közösségnek nem épült Babilon terü-
letén kultuszhelye. A Szentírás könyvei (kiemelten Ezekiel), a külső 



427Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

forrásokhoz hasonlóan (pl. az Āl-Yāḫūdu táblák, a Murašû kereskedő 
család archívuma), csupán következtetni engednek a letelepítésről 
és a Babilon területén megszervezett közösségi életről. Ezekiel pró-
féta beszél egy letelepedett közösségről Tel-Abib területén, ami a 
Kebár folyó partján helyezkedik el (Nār Kabāru-csatorna, Nippur vi-
déke, vö. Ez 3,15), melynek pontos helyszínét még nem sikerült azo-
nosítani. Az asszirológusok és régészek az Āl-Yāḫūdu agyagtáblák 
helyszínét a Nippur-Keš-Karkara vidékkel azonosítják.13 

A zsoltár Jeruzsálemet helyezi a középpontba. Itt ki kell emel-
nünk, hogy a zsoltár megírásakor Jeruzsálem feltehetően már ro-
mokban hever. Már az első sorban megjelenő igék gyászhoz kapcsol-
hatók. A bākah (בכה) ige jelentéstartalma magába foglalja gyászt, a 
gyászhoz is köthető sírást.14 A zākar (זכר) ige emlékezést jelent, ami 
a héberben azt is jelenti, mint jelenvalóvá tenni, feleleveníteni az 
emlékezés által. Tehát egyfajta „spiritualizált” Jeruzsálemről beszél-
hetünk, ahogy Brueggemann is mondja, melynek újjáépítésében a 
közösség akkor is hisz, amikor a körülmények miatt arra látszólag 
nincs esély, de a „változás reménye hosszú távon fenntartható”.15 
Továbbá találó Brueggemann meglátása a zsoltár közösségi funk-
ciójáról: a zsoltárok célja továbbadni a következő generációnak a 
vágyat és reményt (egyszer majd bekövetkezik a helyreállítás, a ha-
zatérés, és Jeruzsálem újjáépül), valamint a gyűlöletet és a lázadást, 
a bele nem nyugvást az aktuális elnyomásba, a szenvedéssel teli 
helyzetbe.16 Ezt a szerepet leginkább a transzgenerációs trauma és 

13	 F. Rachel Magdalene, Cornelia Wunsch, Slavery Between Judah and Ba-
bylon: The Exilic Experience, in Laura Culbertson (szerk.), Slaves and 
Households in the Near East (OIS 7), The Oriental Institute of the University 
of Chicago, Chicago, IL, 2011, 113–134 (113–114, 116); Laurie E. Pearce, ‘Judean’:  
A Special Status in Neo-Babylonian and Achaemenid Babylonia? Oded 
Lipschits, Gary N. Knoppers, Manfred Oeming (szerk.), Judah and Judeans 
in the Achaemenid Period: Negotiating Identity in an International Context, 
Eisenbrauns, Winona Lake, IN, 2011, 267-277 (268); Telo Alstola, Judeans 
in Babylonia. A Study of Deportees in the Sixth and Fifth Centuries BCE, Brill, 
Leiden – Boston, 2020, 106–108.

14	 Bob Becking, Exilische identiteit als post-exilische ideologie: Psalm 137 
opnieuw gelezen, NTT 64.4 (2010) 269–282 (273).

15	 Brueggemann, Message of the Psalms, 74–75.
16	 Uo. 75.



428 Lukács Ottilia

kulturális trauma fogalma segítségével lehet tetten érni e zsoltár esetén.  
A bele nem nyugvás továbbadását erősíti a zsoltár utolsó része, mely 
Edom és Babilon felelősségét hangsúlyozza. 

A panasz jelen esetben a közösségi, kulturális trauma bemutatá-
sa, ami Babilon hódítása következménye: Jeruzsálem ostroma, Júda 
királyságának elpusztítása és a júdaiak egy részének deportálása. 
Ennek a szakasznak a kulcsszavai: Sion, sírtunk/gyászoltunk, Sionra 
emlékezés, Sion-dal, YHWH-dal, idegenek földje. 

2. Eskü 
Az eskü szövegének szerkezete chiasztikus:17

A. protasis: 
5Ha (אם) elfeledkezem rólad, Jeruzsálem,

B. apodosis: 
feledjen el (engem) / feledésbe merüljön a jobb kezem!
B’. apodosis: 
Tapadjon nyelvem ínyemhez,

A’. protasis: 
ha nem (אם־לא) emlékezem
ha nem (אם־לא) helyezem Jeruzsálemet minden örömem fölé! 

Az eskü kulcsszavai is Jeruzsálem köré épülnek: a feledés (Jeru-
zsálem feledésének lehetetlensége) és bennfoglaltan az emlékezés 
(Jeruzsálemre), mert az eskü éppen a feledést utasítja el. A protasis–
apodosis szerkezet irrealis-konstrukciót alkot, amellyel a zsoltár az 
eskü tartalmát is megerősíti: Jeruzsálemet lehetetlen elfelejteni! Eh-
hez hasonlóan lehetetlen idegen földön Sion-dalt, YHWH-dalt éne-
kelni.18 A Jeruzsálemtől/Siontól való elszakadás, vagyis a YHWH-tól 
való elfordulás elképzelhetetlenségét hangsúlyozza a „mi”-csoport, 
egy veszélyben lévő csoportnak, a deportáltaknak vagy azok későb-
bi leszármazottjainak.19 Ez a második szakasz a „mi”-csoport által a 
fogságba vitt közösség elkeseredett, kilátástalan helyzetét ragadja 

17	  Becking, Exilische identiteit, 274. Vö. Kellermann, Psalm 137, 48–51.
18	  Becking, Exilische identiteit, 272.
19	  Uo. 275.



429Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

meg, egy eskü és az átok összekapcsolásával. Az eskü szövege egyes 
szám első személyben hangzik el, ami szövetségkötési formulára 
emlékeztet, mely a szövetségi átkokat foglalja magába a hűtlenség 
esetén, de kihagyja a szövetség megtartásához kapcsolódó isteni 
áldásokat.

Az eskü feltehetően a panaszzsoltárok elengedhetetlen részét, 
a dicséretet hivatott helyettesíteni. Érdekes módon más, ismert pa-
naszzsoltárok képi világából merít, amikor „merüljön feledésbe a 
jobb kezem” és főleg amikor a „tapadjon nyelvem ínyemhez” kifeje-
zéseket használja (Zsolt 22,16; vö. Ez 3,26).

Ismét érdemes kiemelni az egyén és a közösség kétségbeesett 
állapotának komolyságát, amit az is hangsúlyoz, hogy az „én/egyén” 
hűségesküjét a lerombolt, elpusztult Jeruzsálemhez intézi, a pa-
naszzsoltárokkal ellentétben, ahol a zsoltárt imádkozó(k) hűségüket 
mindig Isten iránt fejezik ki. Jeruzsálem felbecsülhetetlen eszmei ér-
tékét fejezi ki az imádkozó (és közössége) számára az, hogy a testnél 
is fontosabb, sőt a legfontosabb testrészeknél, mint a jobb kéz és a 
nyelv, is előbbre van. Továbbá a Jeruzsálemhez való kötődés egyben 
a YHWH-hoz kapcsolódó szövetségi lét metaforája.

3. Bosszú vagy átok: az ellenfél pusztulásának kívánása

7Emlékezz YHWH Edom fiaira Jeruzsálem napja (miatt), 
a kiáltásaikra: 

„Romboljátok le, romboljátok le a földig!” 
8Babilon leánya, a pusztító! 
Szerencsés, aki megfizeti neked tetteidet, ami velünk tettél! 
9Szerencsés, aki megragadja és szétzúzza gyermekeidet 
a sziklán!

Az első panasz Edom ellen irányul: az imádkozó YHWH-t kéri, 
hogy ne feledkezzen meg Edom tetteiről, álljon bosszút Jeruzsále-
mért és a jelen politikai válsághelyzetért. A szakasz egyik központi 
eleme „Jeruzsálem napja”, yôm Yerûšālāim ( ), ami egy ünnep 
megnevezésének tűnhet, viszont itt Jeruzsálem teljes pusztítását 



430 Lukács Ottilia

jelöli a babiloni fogság elején, beleértve a Szentélyét is.20 Edom fel-
emlegetett tette vélt részvétele Jeruzsálem ostromában az Újbabilo-
ni Birodalom oldalán. Edom szerepét Jeruzsálem ostromában eddig 
sem régészet, sem a történetírás nem tudta kimutatni, viszont érde-
kes módon jelen van a prófétai irodalomban.21 Az átok megfogalma-
zása figyelemre méltó, ugyanis a „emlékszik” (זכר) igével fejezi ki a 
zsoltár, ami az 1. és a 6. versekben is szerepel. A „emlékszik” (זכר) igé-
vel tehát a zsoltár Jeruzsálem emlékét akarja a közösség kulturális 
emlékezetében tartani, akárcsak az átélt közösségi traumát, amiért 
Edomot és Babilont tartja felelősnek. Az átok ebben a szövegkörnye-
zetben a ius talionis fényében értelmezhető.22 A második panasz egy 
harmadik fél közbelépéséről beszél, aki majd meghódítja Babilont.  
E szakasz utolsó sora váltja ki a leginkább az elutasítást az olvasó-
ban. Itt a kérdés az, hogy mit jelent az ’ôlāl ( ) főnév: csecsemőt, 
kisgyermeket vagy fiatal fiút? Mindhárom fordításnak van külön, jó-
val elterjedtebb megfelelője a héber Szentírásban. A ’ôlāl főnév más 
előfordulásaiban mindig egy népet vagy Izraelt sújtó szenvedésről, 
pusztulásról van szó.23 Ebben a kontextusban bármelyik fordítás-
nak van értelme, azonban a szövegkörnyezet alapján inkább a kis-
gyermek jelentés a legvalószínűbb, mert több alkalommal is együtt 
fordul elő a yônēq, „csecsemő” ( ) főnévvel (pl. 1Sám 15,3; 22,19; 
Jób 3,16; Zsolt 8,3; Sir 2,11; 4,4; Jo 2,16; Nah 3,16). Végül az ’ôlāl főnév-
ről elmondható, hogy meglehetősen felkavaró kép a 137. zsoltárban, 
amire értelemszerűen az első reakciónk az elutasítás. A használt ké-
pek ugyanakkor nem egyedülállók, például az Izajás könyvének 13. 
fejezete Babilon remélt pusztulását részletezi hasonló elemekkel (vö. 
Iz 13,16). Tehát bármennyire is meghökkentő a nyelvezet a 21. száza-
di olvasó számára, a gyakorlatban ismert volt mint a kétségbeesés 

20	 Becking, Exilische identiteit, 275. Vö. Ulrich Kellermann, Psalm 137, ZAW 
90 (1978) 43–58 (54).

21	 Erre a biblikus hagyomány több helyen is kitér: Ez 25,12-14; 35; Jo 4,19; Abd 
8-15; Ám 1,11-12. Lásd még Bob Becking, The Betrayal of Edom: Remarks on 
a Claimed Tradition, Hervormde teologiese studies 72.4 (2016) 1–4. 

22	 Becking, Betrayal of Edom, 2.
23	 Húsz alkalommal: 1 Sám 15,3; 22,19; 2Kir 8,22; Job 3,16; Zsol 8,3; 17,14; 137,9; 

Iz 13,16; Jer 6,11; 9,20; 44,7; Sir 1,5; 2,11.19.20; 4,4; Óz 14,1; Jo 2,16; Mik 2,9; Náh 
3,10.



431Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

feloldására használt ima. Figyelemre méltó, hogy a zsoltáros nem 
helyezi közvetlenül Isten kezébe Babilon elpusztításának felelőssé-
gét. 	

Mindkét panasz esetén az átok terminus használata nagyon 
félrevezető. Helyette a tehetetlenség, kétségbeesés, kilátástalan-
ság, teljes elbizonytalanodás kifejezés sokkal megfelelőbb, mert ha 
történelmileg nézzük, akkor egy viszonylag kis létszámú csoport 
tehetetlenségének kifejezését látjuk az idegen, elnyomó világban. 
Ráadásul a zsoltárban semmi utalás nincs arra, hogy a fogságba 
vitt közösség kétségbeesésében bárkit is bántott volna, vagy arra 
buzdítaná a közösség tagjait, hogy a kisgyermekeket bántsa. A zsol-
tár tehát a fogságba vitt júdeaiak ellenálló hitét és hosszan tartó 
türelmét mutatja meg a viszontagságokkal teli, mondhatnánk kilá-
tástalan helyzetben. 

A kérés, hogy Isten lépjen közbe, tegyen igazságot, állítsa helyre 
a jelen kaotikus állapotot, nem hangzik el expliciten. Ezt kétfélekép-
pen is értelmezhetjük. Egyrészt az alapvető kapcsolat, a szövetség 
YHWH és Izrael között nem sérült, nem távolodtak el egymástól, 
tehát nem kell a kapcsolat helyreállításáért esedezni. Másrészt a 
jelen válságos helyzet feltárása, a hűséget kifejező eskü és a felelő-
sök iránti düh, ami a zsoltár végén található két kétségbeesett ki-
áltásban nyilvánul meg, önmagában már egy, a közösségi trauma 
legmélyéről jövő kiáltás a jelen helyzet megszüntetésére. A válságos 
állapot leírása és a hűség együttese helyettesíti a kérést, az ígéretet 
és a dicséretet.

A 137. zsoltárt imádkozó közösség  
identitásjegyei

A panasz célja és funkciója a zsoltárt imádkozó közösség identitásá-
ból érthető meg. Az első három versben körvonalazódik a „mi”-cso-
port kiléte és panaszimája elhangzásának kontextusa. A zsoltár első 
négy verse alapján a „mi” az imádkozó zsoltárosok vagy zsoltáros, 
aki megtagadja a liturgikus éneklést és hárfázást, azonban a teljes 



432 Lukács Ottilia

zsoltárt figyelembe véve egyértelmű, hogy a zsoltáros vagy zsoltá-
rosok nem csupán a maguk nevében szólnak.24 A „mi” identitásának 
azonosításában a 3. versben található következő két szó nyújt segít-
séget. a) A šôvênû (  < a ׁ  igéből) qal participium jelentése „akik שבה
elhurcoltak minket”, vagyis a „mi” azokat jelöli, akiket akaratuk elle-
nére fogságba hurcoltak Babilonba. b) A tôlālênû főnév (  < a  
főnévből, a תלל „rabszolgaságba vető” gyökből),25 melynek jelentése 
„elnyomóink, kínzóink”, a babilóniak elnyomó magatartását írja le; 
a fogságba vitt csoport azt érzi, hogy ezzel megfosztották emberi 
méltóságától.26 A megaláztatás szívbe markoló mélységét az fejezi ki 
talán a legjobban, hogy a mindenétől (szabadság, kultusz, szent vá-
ros, ország, közösség) megfosztott csoporttól himnuszt követelnek, 
ünnepi dalt a már nem létező legszentebb helyükről, Jeruzsálemről. 
Bob Becking szavaival a „mi”-csoport egy „egzisztenciális kettőssé-
get”27 él meg. Identitását két tényező határozza meg. A babiloni fog-
ságban tartózkodók júdaiak, akiknek a júdai, Jeruzsálemhez/Sionhoz 
és a jeruzsálemi szentélyhez fűződő identitását alapjaiban kezdte ki 
az elnyomó, idegen csoport azzal, hogy elpusztította a számukra leg-
szentebb helyet, másrészt Siont dicsőítő dalt vár tőlük idegen földön. 
Ezekben a versekben a „mi”, vagyis a közösség önmeghatározását és 
elkeseredett állapotát látjuk tehát, amelyben az éneklés, a Sion-dal 
groteszkké válna az elhurcoltatás miatt, idegen földön, Jeruzsálem 
pusztulása után. Ez a leírás a közösség fájdalmát tárja elénk többes 
szám első személyben a perfectum igeidő segítségével, azaz „mi”, a 
közösség sírtunk, gyászoltunk és kétségbeestünk, mert „ők”, a min-
ket körülvevő ellenség Sion-dalra kényszerít a közösséget megélt 
trauma közepette. 

A fogságba került csoport válasza erre az abszurd, megalázó kö-
vetelésre a 4. versben található; a nyitó „hogyan” (איך) kérdésben 
benne van már a tagadás és kérés teljesítésének lehetetlen volta. 

A 4. vers, csakúgy, mint a következő szakasz (5-6. vv.), a Jeru-
zsálemnek címzett szövetségi eskü, az adynaton (a lehetetlenséget 

24	 Boloje, Memories, 3. 
25	 Kellermann, Psalm 137, 45.
26	 Becking, Exilische identiteit, 272–274.
27	 Uo. 273.



433Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

sugalló hiperbolikus beszéd) műfajához tartozik.28 A beszélő itt már 
az „én”, vagyis a közösség minden egyes tagja önállóan mondja el 
az esküt, magára vállalva a szövetség megszegésének súlyos követ-
kezményeit. 

Az utolsó szakasz (7-9. vv.) az „ők”, a „mások” csoport irányába 
megfogalmazott megvetést, haragot és gyűlöletet tárja elénk, amiért 
aktívan részt vettek (Edom) vagy elvégezték a közösség pusztítását 
(Babilon).

Régóta általánosan elfogadott nézet, hogy válsághelyzetben, 
traumatikus tapasztalatok következtében az etnikai csoportok, kö-
zösségek újra meghatározzák, átfogalmazzák csoportidentitásukat, 
hogy megkönnyítsék fennmaradásukat a válsághelyzetben. Ilyen 
például a babiloni fogság traumája. A kollektív identitás újradefi-
niálásának folyamatát Frederik Barth a következőképpen foglalta 
össze:

yy válsághelyzet vagy traumatikus esemény(ek): a 137. zsoltár 
esetében a babiloni fogság és Jeruzsálem pusztulása;

yy határkonstrukció („mi” [belső csoport] kontra „mások” [külső 
csoport]): „mi”, a fogságban élők és „mások”, az elnyomó, idegen 
népek (babilóniak);

yy az identitás változásai: kizárólagosság (a belső csoport fel-
sőbbrendűségének állítása a külső csoport(ok)kal szemben): a 
Sionhoz, Jeruzsálemhez, YHWH-hoz hűséges nép, az egyetlen 
választott nép, akinek kiváltsága, hogy Sionhoz, Jeruzsálem-
hez kötődik;

yy a megváltozott identitás új kifejezési eszközeinek kidolgozása 
(pl. új értékek és kulturális gyakorlatok formájában): jelen eset-
ben a hűségeskü Jeruzsálemhez, a „spiritualizált városhoz”, 
ami a reményt fenntartja generációkon át.29 

28	 Uo. 274.
29	 Fredrik Barth, Introduction, in uő (szerk.), Ethnic Groups and Boundaries, 

Little, Brown and Co., Boston, MA, 1966, 9–38. Vö. Alberto Melucci, The Pro-
cess of Collective Identity, in Hank Johnston, Bert Klaudermans (szerk.), 
Social Movements and Culture, Social Movements, Protest, and Contention 4, 
University of Minnesota Press, Minneapolis, MN, 1995, 41–63 (45–47); Carly 
L. Crouch, The Making of Israel (VTSup 162), Brill, Leiden – Boston, 2014.



434 Lukács Ottilia

Ahogy az összefoglalásból is kitűnik, Barth kiemelt szerepet tu-
lajdonít a határ konstrukciónak az etnikai identitásban. Meglátása 
szerint az etnikai identitás kialakulása a határkonstrukciókra vezet-
hető vissza. A határkonstrukciók a megváltozott földrajzi, politikai 
vagy társadalmi valóságban más etnikai csoportokkal való interak-
cióra adott válaszként jelentkeznek, melynek egyértelmű célja az 
elkülönülés.30

Jeffrey Alexander „traumafolyamat-elmélete” (a traumatikus 
esemény és annak reprezentációja közötti szakadék) nagyszerűen 
kiegészíti a Barth által meghatározott a szakaszokat: a) igényér-
vényesítés: szignifikációs spirál; b) (emlékezet)hordozó csoportok;  
c) közönség és helyzet: beszédaktus-elmélet; d) kulturális besoro-
lás: a trauma mint új mesternarratíva létrehozása; e) intézményi 
színterek (a kollektivitás traumatizálása); f) rétegződési hierarchiák;  
g) identitásrevízió, emlékezet és rutinok kialakítása.31 Mindez elve-
zet minket a kulturális trauma és emlékezet területére.	

Alexander szerint a kulturális trauma „akkor következik be, ami-
kor egy közösség tagjai úgy érzik, hogy olyan szörnyű eseménynek 
voltak kitéve, amely kitörölhetetlen nyomokat hagy a csoporttu-
datukban, örökre megjelölve emlékeiket és alapvető, visszavonha-
tatlan módon megváltoztatva jövőbeli identitásukat”.32 Alexander 
többször is kitér arra, hogy a kulturális traumák a közösségeket 
alapjaiban érintő társadalmi válságokból erednek, melyek a közös-
ség identitástudatának legalapvetőbb rétegeibe hatoló akut nehézsé-
geket, válságot jelentenek.33 Röviden, a kulturális trauma beépül egy 
közösség kulturális emlékezetébe, és annak részévé válva formálja 
az emlékező közösség, esetünkben a Babilóniába száműzött júdeai-
ak, majd utódaik csoportidentitását.

30	 Barth, Introduction, 9–10.
31	 Jeffrey C. Alexander, Cultural Trauma and Collective Identity, University 

of California Press, Berkeley, CA, 2004.
32	 Alexander, Cultural Trauma, 1 (“[it] occurs when members of a collec-

tivity feel they have been subjected to a horrendous event that leaves 
indelible marks upon their group consciousness, marking their memories 
forever and changing their future identity in fundamental and irrevocable 
ways”), 22.

33	 Uo. 10.



435Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

A kérdést a Jan Assmann által kidolgozott kulturális emlékezet 
elgondolása világítja meg. A kulturális emlékezet legkézenfekvőbb 
aspektusa jelen esetben a múlthoz való ragaszkodás és a múlt értel-
mezése. Assmann szerint a kulturális emlékezet egy csoport közös 
múltját a jelen események fényében értelmezi újra. Ennek következ-
tében szükségszerűen alakítja a jövőjét.34 A jelen értelmezése a múlt 
fényében együtt jár az emlékező közösség múltjának megkonstru-
álásával. E folyamat során a közösség elkerülhetetlenül szelektál, 
vagyis kihagy elemeket a múltból. Ugyanakkor a közösség kulturális 
emlékezete magában foglalja a múlt azon elemeit, melyeket semmi-
lyen körülmények között nem szabad elfelejtenie. A múltat úgy tárja 
a közösség/csoport tagjai elé, ahogyan emlékeznek rá, és nem úgy, 
ahogyan megtörtént, vagyis egy megkonstruált múltról (remembe-
red past) beszélhetünk.35 

A közösség múltjához való ilyen szintű kapcsolódás megalapozza 
az emlékező csoport kollektív identitását. Azt is ki kell emelnünk, 
hogy a kulturális emlékezet a tudatos reflexió területéhez tartozik, 
amely nem spontán módon alakul egy csoporton belül, hanem ún. 
„sajátos hordozók” (special carrier) által, mint például papok, tanítók 
és írástudók irányítása alatt. Ahogy Assmann fogalmaz: „A »kultu-
rális emlékezet« fogalma az emberi emlékezet egyik külső dimenzió-
jára vonatkozik. Az emlékezetet első hallásra tisztán belső jelenség-
nek gondolhatnánk, amelynek székhelye az individuum elméje [...] 
Ámde hogy az emlékezet milyen tartalmakat itat fel, hogyan szerve-
zi s milyen hosszan képes őrizni azokat, korántsem belső kapacitás 
és vezérlés kérdése, hanem külső, vagyis társadalmi és a kulturális 
keretfeltételek dolga.”36 Assmann tehát a kulturális emlékezetet az 
emberi emlékezés egyik külső dimenziójának tekinti.

34	 Jan Assmann, Cultural Memory and Early Civilization: Writing, Rememb-
rance, and Political Imagination, Cambridge University Press, Cambridge, 
2011, 37. Magyarul A kulturális emlékezet. Írás, emlékezés és politikai iden-
titás a korai magaskultúrákban (ford. Hidas Zoltán), Atlantisz, Budapest, 
2004.

35	 Uo. 37–39; vö. D. C. Duling, Memory, Collective Memory, Orality and the 
Gospels, HTS Teologiese Studies / Theological Studies 67/1 (2011) 1–11. 

36	 Assmann, A kulturális emlékezet, 19; vö. Cultural Memory, 5. 



436 Lukács Ottilia

A fogságba vitt júdeai csoport átélte a babiloni ostromot, feltehe-
tően egy részük Jeruzsálem pusztulását és a fogság tapasztalatát. 
Annak ellenére, hogy a fogság nem rabságot jelent – a külső forrá-
sok megerősítik, hogy a fogságba került júdaiak jól integrálódtak a 
babiloni társadalomba –, az átélt események traumatikusak, nem 
önkéntes áttelepedésről van szó. Ugyanakkor a 137. zsoltárban meg-
jelenik a fogság okozta lelki és szellemi kétségbeesés, a szorongás, 
ami a marginalizációból adódik. A „mi” mindig a kisebbségi csopor-
tot jelenti az „ők” többségi társadalmában. Ezért a trauma feldol-
gozásának alapvető eleme a közösség identitásának újragondolása 
az új körülmények és a babiloni fogsághoz kapcsolódó események 
fényében. Ez szükségszerűen magába foglalja a múlt és a közelmúlt 
eseményeire történő reflektálást a jelen helyzetből kiindulva, hogy 
a közösség kulturális emlékezete új tartalmakat kaphasson, ezáltal 
megerősítve a közösségi identitást, az összetartozást. A kulturális 
emlékezet mindig kapcsolódási pontot jelent a múlt eseményeihez, 
helyszíneihez vagy kiemelt alakjához, ami egy csoporton belül nem 
spontánul történik. A Szentírásban a kulturális emlékezet a YHWH-
ba vetett hithez, a vele kötött szövetséghez és a közösség vallásos 
identitásához kapcsolódik. Jelen esetben a traumatikus eseményt 
Jeruzsálem pusztulása és a hozzákapcsolódó fogság jelenti.

A csoportdinamika, mely magába foglalja az elhatárolódást a 
„mi” (a szenvedők, elnyomottak) és az „ők” (a többség, ellenség, el-
nyomók) között, markánsan előjön a 137. zsoltárban. A „sajátos hor-
dozó” (special carrier) szerepét a zsoltáros, ill. a zsoltárt imádkozó 
közösség tölti be, melynek legfőbb feladata Sion/Jeruzsálem emlé-
két és a városhoz való ragaszkodást megőrizni, átadni a következő 
generációk számára, ezáltal tartva fenn a reményt a hazatérésben 
és helyreállításban. A zsoltár mögött levő csoport identitása tehát 
nem feltétlenül egy etnikai csoportot jelöl, hanem elsősorban egy 
olyan közösséget, amelynek identitása a babiloni fogság és Jeru-
zsálem/Sion pusztulásának kulturális emlékezetén alapszik. A 137. 
zsoltárt imádkozó „mi” csoport úgy definiálja magát, mint az a kö-
zösség, amelyet megfosztottak szabadságától, otthonától, lerombol-
ták a legszentebb helyét, és groteszk módon azt várják tőle, hogy 
Sion-dalokat zengjen az elhurcoltatása és megaláztatása helyén.  



437Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

A közösség múltját és jelen megaláztatását összesűrítve olvashat-
juk az első négy versben. A Jeruzsálemhez intézett eskü/fogadalom 
(5-6. vv.) pedig a jelen helyzetből már a jövőre tekint, egy új vallási 
gyakorlatra utal, mely egyben a közösség vallásgyakorlatát, identi-
tásjegyét szögezi le. A közösség Jeruzsálemhez való feltétlen hűség-
esküvel fejezi ki a Sionhoz/Jeruzsálemhez való ragaszkodását, azaz 
a múltjához, történetéhez, YHWH-hoz való hűségét.

Összefoglaló

Tanulmányomban a 137. zsoltárt a traumafolyamat és a kulturá-
lis emlékezet fogalmai segítségével olvastam azzal a céllal, hogy a 
zsoltár dinamikájába és funkciójába betekintést nyújtsak. A zsoltár 
az Újbabiloni Birodalom területére hurcolt, fogságban élő közösség 
esküje az elpusztult, lerombolt Jeruzsálemhez. Azt vizsgáltam, hogy 
ilyen körülmények között milyen mértékben tud egy közösség hű-
séges maradni egy romokban heverő városhoz, mely identitásának 
alapját jelentette fénykorában.

A 137. zsoltár csakúgy, mint a többi hasonló panaszzsoltár, nem 
kap helyet a keresztény ima műfajában. Az ellenségzsoltárok, pa-
naszzsoltárok vagy ‘átokzsoltárok’ műfaját talán legérzékenyebb 
módon Brueggemann ragadja meg, amikor az „elbizonytalanodás 
zsoltárairól” beszél. Ezen a gondolatmeneten haladva javasolnám az 
elbizonytalanodás panaszimái meghatározást, amely lehetővé teszi a 
kétségbeesett, szenvedéssel és igazságtalansággal szembesülő trau-
matizált közösségnek a traumafolyamatot, vagyis az átélt traumák 
feldolgozását Istennel együtt. Bármennyire is meghökkentőnek, fel-
háborítónak tűnjenek is ezek a zsoltárok, akkor is az átélt igazságta-
lanság, traumák közepetette megfogalmazott segélykiáltások Isten-
hez, vagyis az Istenbe vetett bizalom kifejezői. Megmutatják, hogy a 
legelhagyatottabb helyzetben, még az Istentől való elhagyatottság 
megtapasztalásában is lehet, sőt kell Isten elé tárni a panaszt, mert 
az nem más, mint a legmélyebbről jövő ima és bizalom. Ezáltal az el-
bizonytalanodás panaszimáinak van létjogosultsága a kortárs vallási 
közösségekben, felekezettől függetlenül, ahol a közösség komolyan 



438 Lukács Ottilia

gondolja, hogy Istennel együtt akarja a problémákat, szenvedéseket 
vagy éppen a legdrámaibb élethelyzeteket megélni. Klisévé vált az 
a meglátás, hogy ma az individualista társdalom időszaka van. Ez 
az individualizmus még inkább megerősödött a Covid-19 pandémia 
idején, ahol még inkább kézzelfoghatóvá vált az elmagányosodás, 
kétségbeesés vagy szorongás jelenléte egyéni, családi és közösségi 
szinten.37 Anélkül, hogy belemennék ennek a részleteibe, elmondha-
tó, hogy ez az individualizmus a vallásos életben is jelen van. Egyé-
nileg éljük meg az istenkapcsolatot, a folyamatosan eszkalálódó 
háborúk és migrációk okozta gazdasági, politikai válságokkal kap-
csolatos félelmeinket, vagy éppen az egyházat érintő folyamatosan 
megjelenő botrányokkal kapcsolatos aggodalmainkat. A vasárnapi 
szentmisék vagy éppen kisebb vallási közösségek által mintha „ki-
menekülnénk” ebből a világból, hogy Istennel találkozhassunk. Ez 
a találkozás azonban egyéni szinten történik, mert egymás mellett 
ülünk ugyan a templom padjaiban, de nem ismerjük azt, aki mellet-
tünk ül (legjobb esetben ismerős az arca annak, aki hétről hétre ott 
van). A közösség és a közös ima nem valósul meg. Ezáltal fennáll 
annak a veszélye, hogy létrejön egy párhuzamos világ: egyrészt egy 
nem teljesen őszinte istenkapcsolat, amibe nem fér bele a panasz és 
a kétségbeesés kifejezése, mert az imáinkban hálát adunk, dicsőí-
tünk, legfeljebb kérünk, de ha igazán mély válságban vagyunk, amit 
a panasz által tudnánk kifejezni, arra nincs lehetőség, mert az nem 
fér össze a vallásos nyelvi érzékenységgel. Másrészt ott vannak a 
hétköznapok, ahol emiatt nincs jelen Isten, mert őt a templomban 
hagyjuk. A Ferenc pápa által meghirdetett szinodális út feltételez-
hetően azért tűnik annyira absztraktnak, mert valami olyat kér, 
ami már rég nincs jelen a vallásos életben: együtt járni, közösségi 
szinten megélni a hitet és az istenkapcsolatot, együtt járni/lenni 
a hétköznapi életben is Istennel és egymással. Az együtt járás so-
rán lehetőség van megélni, helyet adni az elbizonytalanodásnak, a 
panaszimának és a visszatalálásnak, mert az elbizonytalanodás – 
egyéni vagy közösségi – panaszimái azt tanítják meg az embernek, 
hogy ami van, annak szabad lenni. Ha pedig szabad lennie, és el 

37	 Vö. Kovács Gusztáv, Visionen einer katholischen Hochschule in Ungarn, 
Concilium. Internationale Zeitschrift für Theologie 59 (2023) 518–525.



439Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

szabad mondani azt is, ami bánt, amivel nem értünk egyet, akkor 
megtörténik az, amit Mustó Péter SJ a „megszereted, ami a tiéd”38 
kijelentéssel egyedi módon összefoglal. 

Bibliográfia/Bibliography

Alexander, Jeffrey C., Cultural Trauma and Collective Identity, Uni-
versity of California Press, Berkeley, CA, 2004.

Alstola, Telo, Judeans in Babylonia. A Study of Deportees in the 
Sixth and Fifth Centuries BCE, Brill, Leiden – Boston, 2020.

Assmann, Jan, Cultural Memory and Early Civilization: Writing, Re-
membrance, and Political Imagination, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2011. (A kulturális emlékezet. Írás, emlékezés és 
politikai identitás a korai magaskultúrákban, ford. Hidas Zoltán), 
Atlantisz, Budapest, 2004.)

Barth, Fredrik (szerk.), Ethnic Groups and Boundaries, Little, Brown 
and Co., Boston, MA, 1966.

Barton, John, John Muddiman, The Oxford Bible Commentary, Ox-
ford University Press, Oxford, 2001.

Becking, Bob, Exilische identiteit als post-exilische ideologie: Psalm 
137 opnieuw gelezen, NTT 64.4 (2010) 269–282.

Becking, Bob, The Betrayal of Edom: Remarks on a Claimed Tradition,  
Hervormde teologiese studies 72.4 (2016) 1–4. 

Boloje, Blessing O., Memories of Zion in Exile: A Contextual Reading 
of the Ironical ‘Bitter Beatitudes’ of Psalm 137, Verbum et Ecclesia 
45.1 (2024) 1–7.

Brueggemann, Walter, A hit a zsoltárok könyvében (ford. Görgey 
Etelka), Kálvin, Budapest, 2008.

Brueggemann, Walter, The Message of the Psalms. A Theological 
Commentary, Augsburg, Minneapolis, MN, 1984.

Collins, John J., Introduction to the Hebrew Bible, Minneapolis: Fort-
ress Press, 32018.

38	 Mustó Péter, Megszereted, ami a tiéd, Jézus Társasága Magyarországi 
Rendtartománya, Budapest, 2014.



440 Lukács Ottilia

Coogan, Michael D., The Old Testament. A Historical and Literary 
Introduction to the Hebrew Scriptures, Oxford University Press, 
Oxford – New York, 2006. 

Crouch, Carly L., The Making of Israel (VTSup 162), Brill, Leiden – 
Boston, 2014.

Duling, D. C., Memory, Collective Memory, Orality and the Gospels, 
HTS Teologiese Studies / Theological Studies 67/1 (2011) 1–11. 

Karasszon István, Költészet vagy teológia? A zsoltárok könyve, Ke-
resztény-Zsidó Teológiai Évkönyv (szerk. Szécsi József), Keresz-
tény Zsidó Társaság, Budapest, 2024, 158–163.

Kovács Gusztáv, Visionen einer katholischen Hochschule in Ungarn, 
Concilium. Internationale Zeitschrift für Theologie 59 (2023) 518–
525.

Lukács Ottilia, Sabbath in the Making. A Study of Inner-Biblical Inter-
pretation of the Sabbath Commandment, Peeters, Leuven, 2020.

Lukács Ottilia, Sabbath as the Basis of Hope in the Babylonian Exile, 
in Milos Lichner (szerk.), Hope: Where Does our Hope Lie? Inter-
national Congress of the European Society for Catholic Theology 
(August 2019 – Bratislava, Slovakia), LIT, Zürich, 2020, 75–88.

Lukács Ottilia, Scrutinizing the Sabbath Commandments in the 
Book of Ezekiel, Studia Universitatis Babeş-Bolyai. Theologia  
Catholica Latina 1 (2016) 5–42.

Magdalene, F. Rachel, Wunsch, Cornelia, Slavery Between Judah 
and Babylon: The Exilic Experience, in Culbertson, Laura (szerk.), 
Slaves and Households in the Near East (OIS 7), The Oriental Insti-
tute of the University of Chicago, Chicago, IL, 2011, 113–134.

Melucci, Alberto, The Process of Collective Identity, in Hank Johns-
ton, Bert Klaudermans (szerk.), Social Movements and Culture, 
Social Movements, Protest, and Contention 4, University of Min-
nesota Press, Minneapolis, MN, 1995, 41–63.

Mustó Péter, Megszereted, ami a tiéd, Jézus Társasága Magyarorszá-
gi Rendtartománya, Budapest, 2014.

Pearce, Laurie E., ‘Judean’: A Special Status in Neo-Babylonian and 
Achaemenid Babylonia?, in Oded Lipschits, Gary N., Knoppers, 
Manfred Oeming (szerk.), Judah and Judeans in the Achaemenid 



441Panaszzsoltárok, ellenségzsoltárok: van-e helyük az ima műfajában? 

Period: Negotiating Identity in an International Context, Eisen- 
brauns, Winona Lake, IN, 2011, 267–277.

Zenger, Erich, A bosszú Istene? Bevezetés az ellenségzsoltárok értel-
mezésébe (ford. Martonffy Marcell), Bencés Kiadó, Pannonhalma, 
2023.





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.25

A liturgia: az imádkozni tanulás 
időtálló forrása –  

Assisi Szent Ferenc nyomán

ORBÁN SZABOLCS OFM

Babeș–Bolyai Tudományegyetem, Római Katolikus Teológia Kar, 
Kolozsvár – Gyulafehérvár (RO)

szabolcs.orban@ubbcluj.ro

Assisi Szent Ferenc személyisége napjainkban is, még nyolcszáz év-
vel „boldog halála” után is sokakat megragad, s gyakran emlegetjük 
örökségének aktualitását a 21. század embere számára is. A kien-
gesztelődés, a béke, a teremtett világhoz való viszonyulás, a hatalom 
és siker utáni mélységes vágy helyes megélésének időszerűsége ta-
gadhatatlan, de mégsem ezek jelentik Assisi szentjének igazi titkát. 
Ezek ugyanis mind-mind következmények; s személyiségének igazi 
titka a mélységes hitéből, s ezzel együtt abból a nagyon személyes 
és bizalommal teli kapcsolatból forrásozik, amely őt „a legfőbb jó, az 
élő és igaz Úristen”-hez1 kapcsolta. 

1	 A fölséges Isten dicsérete, 5–6. Szent Ferenc írásainak és a róla szóló élet-
rajzoknak a rövidítéseit a továbbiakban Berhidai Piusz és Hidász Ferenc 
(szerk.), Assisi Szent Ferenc írásai, Magyarok Nagyasszonya Ferences Rend-
tartomány, Budapest, 2018, 221–223 alapján vesszük.



444 Orbán Szabolcs OFM

Szent Ferenc imádságai,2 azon túl, hogy a tőle fennmaradt írá-
soknak a legszebb részét jelentik,3 segíthetnek rácsodálkozni arra 
a gazdag istentapasztalatra, amely számára megadatott, s amelyek 
akár vonatkoztatási pontok lehetnek a mai, az igazi és tiszta spiri-
tualitás forrására éhező ember számára is. 

Ferencet kortársai – nemcsak rendi testvérei, hanem sokan má-
sok, akikkel kapcsolatba került – az imádság embereként tartották 
számon, sőt a szentről írt életrajzában Celanói Tamás, amikor rész-
letesen ír az imádkozó Poverellóról, megállapítja, hogy „…nem is an�-
nyira imádkozó (embernek), mint inkább imádságnak látszott”.4 De 
nemcsak számontartották és tisztelték, hanem tanulni is akartak 
tőle, s Ferenc mindig is készséges volt imádkozni tanítani testvéreit 
s minden jó szándékú embert. 

Jelen írásban nem áll szándékunkban Ferenc imádságainak 
részletes bemutatása vagy azok bármelyikének elemzése, nem is 
szeretnénk istentapasztalatát, annak folyamatát bemutatni, inkább 
röviden arra az útra szeretnénk rápillantani, amely oda vezetett, 
hogy Ferenc maga imádsággá válhatott. Sőt talán még inkább azt, 
hogy mi állhatott Ferenc imaéletének az alapjánál, mi volt a forrása 
az ő imádságának, mi szolgálta a növekedését az istenkapcsolat-
ban, azzal a nem titkolt szándékkal, hogy a magunk számára is, ma 
is járható utat keressünk a fölséges és dicsőséges Úr jelenlétének 
megtapasztalásához. 

2	 S itt nemcsak a kifejezetten imádságként számontartott műveire gondo-
lunk, hanem azokra a betoldásokra, kitérőkre is, amelyek más írásokban 
– pl. a regulákban, leveleiben vagy más írásaiban – megtalálhatóak.

3	 Itt nem feledkezhetünk meg arról, hogy Szent Ferenc írásainak gyűjte-
ménye egy jelentős mennyiséget tesz ki: ennek rövid bemutatását lásd pl. 
Rusconi Roberto, Frate Francesco e i suoi scritti, in Scritti, Editrici frances-
cane, Padova, 2002, 1–36; Carlo Paolazzi, Lettura degli Scritti di Francesco 
d’Assisi, (Tau 10), Biblioteca francescana, Milano, 22002.

4	 2Cel 95. A magyar fordítás talán egy kicsit „szegényesen” adja azt vissza, 
amit az olaszban az „egli stesso tutto transformato in preghiera vivente” 
kifejez.



445A liturgia: az imádkozni tanulás időtálló forrása – Assisi Szent Ferenc nyomán 

Assisi Szent Ferenc imádságának forrásai

Kétségtelen, hogy az emberi vallásosság megnyilvánulásának for-
máit és annak milyenségét – legalább bizonyos szinten – meghatá-
rozzák az adott személy kulturális adottságai, a környezet, amely 
körülveszi őt, saját személyes élettapasztalata… s még hosszan so-
rolhatnánk az idetartozó tényezőket. 

Assisi szentje vallásosságának megértésével kapcsolatosan fel-
merülő egyik alapvető kérdés, hogy ő milyen képzettséggel rendel-
kezhetett, s ehhez kapcsolódóan – esetleg – milyen teológiai ismere-
tei lehettek, amelyek befolyásolhatták, vagy akár meghatározhatták 
az Istennel való kapcsolatát, annak megnyilvánulásait.

Ha őt magát, illetve a saját írásait „kérdezzük”,5 akkor két helyen 
találkozhatunk erre vonatkozó direkt vallomással. Végrendeletében6 
azt írja magáról és első társairól, hogy „…tanulatlanok voltunk, és 
mindenkinek alárendeltjei”.7 Ezt megelőzően pedig az Egész rendhez 
írt levelében – éppen az imádság, pontosabban annak elhanyagolá-
sa kapcsán – írja, hogy „részben hanyagságomból, részben betegsé- 
gemből kifolyólag, részben tudatlanságom és együgyűségem miatt”.8 

5	 S itt feltétlenül meg kell azt említenünk, hogy amíg a korábbi kutatások 
nagy hangsúlyt fektettek a Szent Ferencről szóló életrajzokból megismer-
hető Ferencre – s talán hosszú évszázadokon keresztül az ebből kirajzo-
lódó Poverello-kép volt az irányadó –, a 20. század második felétől egyre 
nyilvánvalóbbá válik, hogy Ferenc írásaiból ismerhetjük meg igazán Assisi 
szentjét; s talán sokkal hitelesebb képet kaphatunk róla azokból a művek-
ből, írásokból, amelyek az ő gondolatait tárják elénk. Vö. Paolazzi, Lettura 
degli Scritti di Francesco d’Assisi, 24–28. A róla szóló életrajzok „értelme-
zéséhez” érdemes kézbe venni Fernando Uribe Escobar, Introduzione alle 
fonti agiografiche di san Francesco e santa Chiara d’Assisi (secc. XIII-XIV) 
(Medioevo francescano 7), Porziuncola, Assisi, 2002 terjedelmes művét.

6	 Szent Ferencnek ez az írása abból a szempontból is kiemelkedő jelentő-
ségű, hogy életének utolsó hónapjaiban keletkezett, s magába foglalja As-
sisi szentjének visszatekintését saját – és közössége – életútjára. Ebből fa-
kadóan nem véletlen, hogy a ferences hagyomány a Végrendeletet mindig 
is egyfajta összefoglalásának tekintette mindannak, amit ferences lelki-
ségnek nevezhetünk. 

7	 Végr 19 „…eramus ydiote et subditis omnibus”.
8	 LRend 39 „…sive negligentia sive infirmitatis mee occasione sive quia ig-

norans sum et ydiota”.



446 Orbán Szabolcs OFM

A „tanulatlan”, „tudatlan”, „együgyű” (ami, valljuk be, hogy eléggé 
stilizált fordítása az eredeti szövegekben található „ydiota”-nak) 
olyan, Ferenc által használt jelzők, amelyeket érdemes kritikusan 
fogadnunk. Mert az Assisi szentjéről szóló életrajzok,9 de talán még 
ezt megelőzően, s még hitelesebben a fennmaradt írásainak a figyel-
mesebb olvasása is, a fenti vallomásoktól eltérő személyt mutatnak 
be, akivel kapcsolatosan talán nem egyértelműen alkalmazhatóak 
a jelenkori jelentéssel az imént említett jelzők. 

Hogy Ferenc iskolázott ember volt, arról tanúskodik az, hogy két 
életrajz is megnevezi, hogy a Szent György-templom mellett működő 
iskolában10 ismerkedett az írás-olvasás művészetével.11 De talán még 
ennél is meggyőzőbb bizonyítékok, s aminek alapján minden kétsé-
get kizáróan állíthatjuk, hogy Ferenc írástudó ember volt, amivel 
már messze felülmúlta kortársainak nagy részét, azok a tőle fenn-
maradt írások, s azok közül is a saját kezével írt két – kis méretű 
– pergamen.12 Az egyik, a Fölséges Isten dicséretét tartalmazó írás13 
hátoldalán található az az áldás, amelyhez kapcsolódóan Leó test-
vér, az áldás címzettje az eredeti pergamenre ráírt megjegyzésben 

9	 Amelyekkel kapcsolatosan viszont érdemes szem előtt tartani keletkezé-
sük körülményeit, az előzetes hagiográfiai mintákat, a szerkesztő szándé-
kát stb.

10	 CÉ1 23,4; LM XV,5,5 („azon a helyen tanulta ugyanis gyermekként a betű-
vetést, a későbbiekben ott prédikált először, s végül ugyanez a hely lett 
első nyughelye”).

11	 Ugyanakkor azt sem hallgathatjuk el, hogy ennek az iskolának a létéről 
nincs más bizonyíték. Viszont léte összhangban van a III. lateráni zsinat 
rendelkezésével (vö. 18. kánon), amely előírja ilyen iskola működtetését.  
A korabeli iskolákban az oktatás alapkönyve a Zsoltárok könyve volt, 
amelyből az olvasást tanulták, de a korábbi szerzők által összeállított 
grammatica példái a Vulgátából, a klasszikus szerzőktől, de főleg az egy-
házatyák írásaiból vett idézeteken keresztül kerültek bemutatásra. Vö. 
Pietro Messa, Le fonti patristiche negli scritti di Francesco d’Assisi, Porzi-
uncola, Assisi, 2006, 115.

12	 Egy körülbelül 10 cm széles és 13,5 cm hosszú, bizonyos részein nagyon 
sérült pergamenről van szó, amelynek eredetijét az assisibeli Sacro Con-
ventóban őrzik. 

13	 Keletkezésével kapcsolatosan lásd CÉ2 49.



447A liturgia: az imádkozni tanulás időtálló forrása – Assisi Szent Ferenc nyomán 

kétszer is megemlíti, hogy „Boldogságos Ferenc… saját kezével írta”.14 
A saját kézírással fennmaradt műveken túl jó néhány más olyan 
írás (regulák, intelmek, levelek, imádságok) is rendelkezésünkre áll, 
amelyek szintén egyértelműen Ferencnek tulajdoníthatóak.15

Ezeknek egyik – első olvasásra is szembetűnő – jellemzője a gya-
kori imák, szentírási részek beépítése stb., amelyek sűrűn átszövik 
Ferencnek még az olyan írásait is, mint pl. a regulák vagy levelek.

Ha kronológiai sorrendbe helyezve vizsgáljuk ezeket az íráso-
kat,16 akkor feltűnhet az azokban észrevehető fejlődés, ezért az 
utóbbi idők kutatásai eléggé összhangban jutnak el arra a követ-
keztetésre, hogy Ferenc kulturális képzettsége nem statikus, hanem 
dinamikus: folyamatos fejlődésen megy keresztül.17

Az alapokat, ahogy korábban utaltunk rá, minden bizonnyal a 
gyerekkorban, az írás-olvasás elsajátításával egy időben szerezhet-
te meg. Ehhez társulhattak a templomokban való időzései, a hal-
lott prédikációk,18 ill. a népi vallásosság olyan megnyilvánulásaival 
való találkozásai, amelyek a szentek tiszteletéhez kapcsolódtak.19 De 
ezeken kívül Ferencnek nem volt egy kifejezett teológiai, vagy akár 
klerikusi képzettsége.

Ami az e téren történő fejlődésében fontos szerepet játszhatott, 
az a monasztikus élettel és kultúrával való – alkalmi – kapcsolata, 

14	 Anélkül, hogy elmélyednénk a részletekben, fontos megemlítenünk, hogy 
ezen két kézírás nagyon sokat elmond a szerzőjük, tehát Ferenc írásgya-
korlatáról, műveltségéről stb.

15	 Habár itt újra meg újra felmerülhetnek kérdések, ha nem is kifejezetten a 
szerzőséggel kapcsolatosan, de arra vonatkozóan, hogy pl. a szövegeket 
leíró személy befolyása mennyire hatott a végső szöveg megfogalmazá-
sára.

16	 Itt azért nem árt megemlítenünk, hogy Ferenc írásai egy részének kelet-
kezése nem pontosan behatárolható, s vannak viták egy-egy művének 
dátumával kapcsolatosan.

17	 Vö. Messa, Le fonti patristiche negli scritti di Francesco d’Assisi, 115–116.
18	 Abban az időben főleg a vallásos, erkölcsös példákon volt a prédikációk 

hangsúlya.
19	 Umbriában gyakoriak a Szent Mihály, Szent Antal apát tiszteletéről ta-

núskodó kápolnák, templomok, de az apostolok élete is gyakori téma volt 
a korabeli népi vallásosságban.



448 Orbán Szabolcs OFM

amelyre utalás többször is történik az életrajzaiban.20 Habár a Fe-
renc által saját maga és testvérei számára kialakított, az evangélium 
alapján megélt életmódban tudatosan elhatárolódik a monasztikus 
életformától,21 annak hatása minden kétséget kizáróan nyomot hagy 
a ferences hagyományban. Az egyik ilyen „hajtóerő” elsősorban a 
tanult testvéreknek a rendben való belépésével kezdi éreztetni ha-
tását, amikor több próbálkozás is történik a hagyományos szerzetesi 
életnek, s főleg annak struktúráinak az új mozgalomra intézménye-
sülésként való rátelepedésére/rátelepítésére. Ezt talán még erősítik 
azok a külső nyomások is, amelyek a Szentszék, vagy legalábbis an-
nak egyes tagjai részéről nyernek megfogalmazást. De ennél talán 
sokkal mélyebb nyomot hagy Ferenc vallásos életében az Imaórák li-
turgiájával való találkozása, az abba való bekapcsolódása, amelynek 
eredményeképpen Assisi szentjének nagyon kezdetleges teológiai 
képzettsége fokozatos fejlődésen megy keresztül,22 s mondhatjuk, 
hogy ezáltal a liturgia lesz az, ami – a személyes, belső történésein 
túl – meghatározó módon alakítja istenkapcsolatát, s azzal szorosan 
összefüggően imaéletét, ill. az abból forrásozó imákat. 

Egy fontos tényező megemlítéséről nem feledkezhetünk meg: az 
emlékezet. Ferenc gyakran hangoztatja ennek fontosságát, s több-
ször előjön az írásaiban az a biztatás, hogy a testvérek „idézzék 
gyakran emlékezetükbe mindannak tartalmát és értelmét, ami eb-
ben az életmódban lelkünk üdvösségére meg van írva”.23 De minden 
bizonnyal ő is jó memóriával megáldott ember volt, ami lehetővé 
tette számára, hogy a hallott szentírási részeket, liturgikus szöve-
geket emlékezetbe véshesse s imádságaiba könnyedén beépíthesse.

20	 Pl. CÉ1 16,5-6; LM II,6. Ferenc idejében, Assisi egyházmegyében 18 bencés 
monostorról (ebből 11 férfi) vannak feljegyzések.

21	 Talán ha a legegyszerűbben akarnánk megkülönböztetni ezt a két életfor-
mát, akkor azt mondhatnánk, hogy a monasztikus szerzetesek számára a 
jeruzsálemi keresztény közösség élete jelentette a modellt, Ferenc számára 
pedig inkább az evangéliumból kirajzolódó tanítványi követelmény váltot-
ta ki azt a felkiáltást, hogy „Ez az, amit én akarok, ez az, amit én keresek, 
ez az, amit teljes szívemből tenni kívánok!” Vö. CÉ1 22, s ez határozta meg 
az ő és a köréje gyűlő közösség életformáját.

22	 Vö. Messa, Le fonti patristiche negli scritti di Francesco d’Assisi, 118.
23	 RnB XXIV,1. De számos más helyen is előjön ez a gondolat.



449A liturgia: az imádkozni tanulás időtálló forrása – Assisi Szent Ferenc nyomán 

Assisi szentjének imaélete

Assisi Szent Ferenc imaéletének fejlődését „kiolvashatjuk” az írása-
iból is, amelyből szépen kirajzolódik az a gazdagodás, amely az idők 
folyamán, a különböző életszakaszaiban, a különböző tapasztalatok 
fényében alakult.

Ferenc Végrendeletében24 maga vall arról, hogy a megtérése utáni 
első időszakban „az Úr olyan hitet adott nekem a templomokban, 
hogy ilyen egyszerű szavakkal imádkoztam és mondtam: Imádunk 
téged, Úr Jézus Krisztus, minden templomodban, az egész világon, 
és áldunk téged, mert szent Kereszted által megváltottad a világot”.25  
A Poverello egyszerű imádságának a középpontjában a Megfeszítet-
tet hordozó kereszt áll,26 amelyet leginkább a templomokban szem-
lélhet. S itt tör fel belőle már a kezdetektől ez az egyszerű imádság, 
amely nem Ferenc teljesen saját megfogalmazása, hanem liturgikus 
ihletettségű szöveg, amely közismert volt a 12. században: benne 
volt a korabeli liturgikus szövegekben, s így a Szent Kereszt megta-
lálása, ill. felmagasztaltatása ünnepén, és nagypénteken is minden 
bizonnyal elhangzott. De ha figyelembe vesszük a kor Szent Kereszt 
iránti tiszteletét, ill. az ezzel összefüggő áhítatokat, akkor lehetsé-
ges, hogy még ennél is gyakrabban találkozhatott vele Szent Ferenc 
a különböző liturgikus, vallásos ünnepeken, alkalmakon. Ugyan-
akkor azt is észrevehetjük, hogy a Szent Kereszt antifóna Assisi 
szentjének megfogalmazásában bővítéseket is kap, amely által ez a 
szöveg Ferenc sajátjává válik. Sőt, olyan imádsággá, amely nemcsak 
az övé, hanem az egész közösségé, hisz az életrajzok beszámolnak 

24	 Fontos hangsúlyoznunk, hogy ez a Ferenc életének utolsó hónapjaiban ke-
letkezett írás, amelyben egyfajta visszatekintésként Ferenc maga foglalja 
össze életének, ill. „örökségének” legfontosabb mozzanatait, gondolatait.

25	 Végr 4–5.
26	 S itt nem feledkezhetünk meg a San Damiano-i kápolnában álló keresztről 

sem, mivel a vele való találkozás meghatározó élmény volt Ferenc megté-
rési folyamatában. Egy olyan esemény, amelyet sokan úgy értelmeznek, 
mint a Keresztrefeszítettől bensőleg megsebzett Ferenc születése, amely 
majd élete vége felé, az alvernai magányban, a külső sebek megjelenésével 
válik teljessé.



450 Orbán Szabolcs OFM

arról, hogy amikor a testvérek arra kérik atyjukat, hogy tanítsa őket 
imádkozni,27 akkor Ferenc erre is tanítja őket:

Akkoriban a testvérek kérték a szentet, tanítsa meg őket 
imádkozni, mert a lélek egyszerűségében járva akkor még 
nem ismerték az egyházi zsolozsmát. Ő erre így felelt nekik: 
„Amikor imádkoztok, ezt mondjátok: Mi Atyánk!” Továbbá: 
„Imádunk téged, Krisztus, minden templomodban, mely a 
földkerekségen van, és áldunk téged, mert szent kereszted ál-
tal megváltottad a világot”. És a testvérek, az istenfélő mester 
tanítványai a legnagyobb odaadással igyekeztek teljesíteni 
mindent; […] Ha tehát valahol templom állott, még ha nem is 
jártak közelében, hanem csak távolból látták feltűnni, feléje 
fordulva földre borultak, s a test és lélek mély meghajlásával 
így imádták a Mindenhatót: „Imádunk téged, Krisztus, min-
den templomodban”, szakasztott úgy, ahogyan a szent atyától 
tanulták. Nem kevésbé áhítatra indító volt, hogy ahol csak 
keresztet vagy a kereszt jelét látták, akár földeken, akár fa-
lakon, fákon vagy kerítéseken, mindenütt ezt imádkozták.28

Hasonló módon Szent Bonaventura is fontosnak tartja megörö-
kíteni az általa összeállított életrajzban ezt a mozzanatot, ill. imád-
ságot, amelyet Ferenc tanít a testvéreinek, s ennek felvezetőjében 
azt írja, hogy 

[a testvérek] inkább törekedtek az odaadó elmélkedésre, mint 
a szóbeli imádságra, mégpedig azért, mert egyházi könyvek 
híján még nem tudták énekelni a hivatalos zsolozsmát. Mégis, 
az imaórák helyett, Krisztus keresztjének könyvét – folytonos 
szemléléssel – éjjel-nappal olvasták, atyjuk példája és bölcs 

27	 S itt is – elkerülhetetlenül – szembeötlik a Krisztussal való hasonlóságra 
való utalás.

28	 CÉ1 45. De igazából minden életrajz beszámol ennek az imádságnak a Fe-
renc általi tanításáról.



451A liturgia: az imádkozni tanulás időtálló forrása – Assisi Szent Ferenc nyomán 

tanítása nyomán, aki újra meg újra beszélt nekik Krisztus ke-
resztjéről.29

„Krisztus keresztje könyvé”-nek olvasásából fakad tehát ez az 
imádság, amely mélyen beépült a ferences hagyományba, s napja-
inkban is szerves részét képezi a közösségi – de minden bizonnyal 
az egyéni – imagyakorlatoknak is.30

De túl ezen fohász egyszerűségén, a liturgikus eredetén, ill. az 
Adoramus te imádságnak ma is élő gyakorlatán, fontos azt is meg-
állapítanunk, hogy minden bizonnyal nem véletlen, hogy Ferenc ezt 
az imát – a Miatyánk mellett – a saját maga és közössége alapimád-
ságává tette. Assisi szentjének a kereszt iránti tisztelete minden két-
séget kizáróan összefügg egy fontos döntéssel: a katharokkal szem-
beni, ill. az egyház tanítása melletti határozott kiállással, hisz ezzel 
az imával elutasítja azt az eretnek megközelítést, amely szerint a 
keresztet átkozni kellene, hisz annak számára vált a szenvedés és a 
halál eszközévé, aki az üdvösség útját jött tanítani az embereknek.31

A fenti, életrajzokból származó idézetekben nem kerülheti el a 
figyelmünket Celánói Tamásnak az a megállapítása, hogy „a lélek 
egyszerűségében járva akkor még nem ismerték az egyházi zsolozs-
mát”, ill. Bonaventurának az arra való hivatkozása, hogy „egyházi 
könyvek híján még nem tudták énekelni a hivatalos zsolozsmát”. Ez 
valószínű, hogy változik a tudós testvéreknek a rendbe lépésével, 
mert Végrendeletében Ferenc arról ír, hogy „és miután testvéreket 

29	 LM IV,3.
30	 Még akkor is, ha a különböző kéziratokban megőrzött szövegben vannak 

kisebb eltérések, ill. az egyes modern nyelvekre való lefordítása külön-
böző változatokat eredményezett. A különböző szövegváltozatokkal, ill. 
fordítási nehézségekkel, s az ebből fakadó „sokszínűséggel” kapcsolatosan 
lásd Leonhard Lehmann, Francesco maestro di preghiera (Bibliotheca as-
cetico-mystica), Istituto Storico dei Cappuccini, Roma, 1993, 68–71.

31	 Vö. Raoul Manselli, San Francesco d’Assisi: editio maior, San Paolo, Cini-
sello Balsamo (Milano), 2002, 145. De hasonló módon Ferencnek a papok 
melletti állásfoglalása szintén összefügg a katharoktól való elkülönülés 
döntésével.



452 Orbán Szabolcs OFM

adott nekem az Úr… mi, klerikusok a többi klerikushoz hasonlóan 
mondtuk a zsolozsmát, a laikusok a Miatyánkot mondták”.32

S ezzel talán el is érkeztünk egy másik olyan forráshoz, amely 
Ferenc – és testvérei – imaéletének, istenkapcsolatának az ihletője, 
táplálója volt: az Imaórák liturgiájához. A 13. századig az istendicsé-
retnek ez a lehetősége nagyrészt a monostorokhoz kapcsolódik, s 
Ferenc, ill. az első testvérek életéből találunk utalásokat, ahogy ezt 
fentebb láthattuk, hogy az első időszakban a közösség nem tudta, ill. 
a szükséges könyvek hiánya miatt nem volt lehetősége a zsolozsma 
végzésére. De úgy Ferenc, mint a testvérek, amikor erre lehetőségük 
nyílt, igyekeztek bekapcsolódni olyan helyek, közösségek életébe, 
ahol élt ez a gyakorlat.33

Anélkül, hogy túlságosan belemélyednénk a zsolozsmázás törté-
nelmi fejlődésének részletezésébe,34 fontos megemlítenünk III. Ince 
pápa liturgikus reformtörekvését,35 amelynek az egyik gyümölcse az 
új Breviárium, amely lehetővé tette az Imaórák liturgiája végzésének 
többek számára (az úton levők számára is)36 való elérhetőségét, s ez-
által a ferencesek számára is lehetővé, vagy legalábbis elérhetőbbé 
vált a zsolozsma végzése.37 Hogy a növekvő közösség mennyire élt 
ezzel a lehetőséggel, arról talán tanúskodik az a tény is, hogy az As-
sisiben fellelhető három Ince-féle Breviárium-példány mindegyike 

32	 Végr II,14–18. Itt most nem térünk ki arra a kérdéskörre, hogy miért is so-
rolja magát Ferenc a laikusok közé, ill. érdekes kitérőt jelenthet az is, hogy 
a rendalapító más írásaiban kikre alkalmazza a zsolozsmamondást, ill. 
kiknek jelöli meg, hogy a Miatyánkot imádkozzák.

33	 Pl. a 3Társ 38 is beszámol arról, hogy a két Firenzébe kolduló testvér az 
éjszakai szállásról, ahová nem kis bonyodalmak árán befogadták őket „a 
hajnali imaóra elvégzésére a közeli templomba mentek”.

34	 Ennek rövid összefoglalásához és bőséges irodalmi hivatkozásához lásd 
Messa, Le fonti patristiche negli scritti di Francesco d’Assisi, 191–192.

35	 Anélkül, hogy belemennénk ennek részleteibe, fontos megemlítenünk a 
ferencesek szerepét a III. Ince által elkezdett liturgikus reform terjeszté-
sében, amelynek bőséges irodalma van.

36	 Ami kétségtelenül összefügg a Római Kúria gyakori költözésével is.
37	 Hogy mennyire fontos volt ez Ferenc számára, annak egyik jele, hogy a 

Porziunkula-kápolna megszerzése melletti egyik érv éppen az, hogy így 
lesz a testvéreknek egy hely, ahol közösen végezhetik az imaórákat. Vö. 
2TT.



453A liturgia: az imádkozni tanulás időtálló forrása – Assisi Szent Ferenc nyomán 

valamilyen módon kötődik Szent Ferenchez:38 ezek egyike, amelyet 
a legrégebbi hordozható, rubrikákkal ellátott zsolozsmáskönyvként 
tartanak számon, a Szent Ferenc breviáriuma. Az ebben való, Leó 
testvértől származó bejegyzés arról tanúskodik, hogy Szent Ferenc 
maga szereztette be ezt a könyvet, hogy amíg egészséges volt, a 
testvérekkel együtt végezze belőle a zsolozsmát, és betegségében, 
amikor már nem tudta mondani, legalább hallhassa.39

Így Ferenc és az első közösség már a kezdetektől törekedett a 
zsolozsma végzésére, s ezek a szövegek – úgy a zsoltáros rész, mint 
a Matutinum olvasmányai, amelyekben a szentírási részek mellett 
egy jelentős patrisztikus irodalomgyűjteményt is jelentett, amely 
másként nem állt volna rendelkezésére –, nagymértékben megha-
tározták Ferenc istenkapcsolatát és egyéni imádságait. Ugyanakkor 
arról sem feledkezhetünk meg, hogy az, hogy Ferenc és közössége a 
Római Kúria által összeállított Breviáriumot fogadta el és használta, 
szintén nagyon erős jele a pápa úr melletti hűségnek, hisz nemcsak 
arról van szó, hogy egy könyvet elfogadtak, hanem ez a különböző 
ünnepekkel, a felolvasásra kerülő szövegekkel, s minden egyéb más-
sal való közösségvállalást is magába foglalta, ami nem mindig volt 
magától értetődő abban a korban.

Végignézve Ferenc írásait – amelyre most terjedelmi okok miatt 
sincs lehetőségünk – nagyszerűen nyomon követhető, hogy nemcsak 
az általa összeállított imaszövegekben, hanem leveleiben, sőt a re- 
gulákban, intelmekben is hogyan fonódnak össze a különböző litur-
gikus szövegforrásokból származó szentírási, patrisztikus stb. részle-
tek egy olyan egységes és személyes imává, amely Ferencnek sajátja, 
s amelyek az ő egyéni istenkapcsolatának a szövegbe öntései. Ez az 
egyediség abban is megnyilvánul, hogy Assisi szentje nagyon intui-
tív módon bánik a liturgiából megismert szövegekkel, töredékekkel: 

38	 Ezzel kapcsolatban lásd Messa, Le fonti patristiche negli scritti di Frances-
co d’Assisi, 192–200. 

39	 Vö. Cesare Vaiani, Storia e teologia dell’esperienza spirituale di Francesco 
d’Assisi, Fonti e ricerche 23, Ed. Biblioteca Francescana, Milano, 2013, 66., 
aki olasz fordításban hozza Leó testvérnek ezen Breviárium első oldalára 
írt bejegyzését, amelyben beszámol a könyv beszerzésének módjáról és 
céljáról. 



454 Orbán Szabolcs OFM

nem feltétlenül törekszik azokat szöveghűen idézni, hanem kreatívan 
kapcsol össze szentírási részeket, patrisztikus szövegtöredékeket, s 
azokat bátran meri saját szavaival bővíteni, összekötni. Ennek most 
– nagyon röviden – két példáját említenénk: Az Úr misztériumainak 
zsolozsmáját és a Miatyánk kifejtését. Az előbbi egy olyan – egyé-
ni használatra szánt – tizenöt zsoltárból, egy Mária-antifónából és 
egy záró áldásból álló – sorozat, amelyben Ferenc sok-sok zsoltár-
ból rakja össze azt az imádságát, amelyben rácsodálkozik nemcsak 
Urunk Jézus szenvedésére,40 hanem feltámadására, sőt születésére is.  
A Miatyánk kifejtése pedig egy olyan imádság, amely Ferenc biblikus 
szemlélődő gyakorlatának a gyümölcse: a Jézus által tanított és az 
evangéliumok által közvetített imádság soraihoz Assisi szentje – nem 
ritkán más szentírási ihletettségű – bővítéseket illeszt be, elsősorban 
nem azzal a szándékkal, hogy magyarázza az Úr imádságát, hanem 
hogy tudatosabbá, személyesebbé tegye azt, s ezzel együtt nem rit-
kán talán meglepő színezetet/jelentést adva neki.41

Következtetésként – avagy mi alapján tanít 
imádkozni Szent Ferenc?

E rövid áttekintésből is talán ráérezhetünk arra a tényre, hogy Szent 
Ferenc lelki fejlődésében és imaéletében mennyire meghatározó volt 
a Szentírással való találkozás, s mennyire átjárták és éltették ima-
életét, s egyben biztosították számára a fejlődés lehetőségét a szent 
szövegek. Ezekkel nem közvetlenül találkozott, elsősorban nem is a 
tudományok művelése útján szerezte az erre vonatkozó ismereteket, 
hanem számára a liturgia volt azt a közvetítő közeg, amelyből figyel-
mesen részt vállalva s emberi képességeit (pl. memória) kamatoz-
tatva megtalálta azokat az éltető forrásokat, amelyek lelki életének, 
Istennel való kapcsolatának motiválói és táplálói lettek.

40	 Amit ezen „zsolozsma” gyakran használt latin címe – Officium passionis 
Domini – sugall.

41	 Gondolhatunk például a „Mindennapi kenyerünket, a te szeretett Fiadat, a 
mi Urunk Jézus Krisztust add meg nekünk ma” (Mkif 6) sorra.



455A liturgia: az imádkozni tanulás időtálló forrása – Assisi Szent Ferenc nyomán 

Ugyanakkor láthattuk ebben a folyamatban az egyházzal való 
közösségvállalását, s ezzel összefüggő tudatos döntéseit, amelyek 
mindig biztosították számára a hit igazi, tiszta forrásaiból való me-
rítés lehetőségét. 

Befejezésül meg merjük kockáztatni azt a következtetést, hogy 
a „római szent egyház szokása” szerint végzett liturgikus cselekmé-
nyek szövegei olyan mély üzenetet hordozhatnak, amely a megszen-
telődés útját jelenthetik minden keresztény ember számára, ahogy 
erre Assisi szent Ferencnél példát láthattunk, aki „nem is annyira 
imádkozó (embernek), mint inkább imádságnak látszott”.42 A litur-
gia szövegei, amelyeket megismert, elsajátított, s nem utolsósorban 
saját életén átszűrte őket, meghatározó részévé váltak mély istenta-
pasztalatának, amely mások számára is követendő példát jelentett. 
Ugyanakkor arról sem feledkezhetünk meg, hogy – ahogyan Ferenc 
életében is történt – ez feltételezi azt a tudatos döntést, hogy ennek 
az útnak a választása az egyház melletti kitartást is jelenti. Ez nyil-
ván nem elhanyagolható módon ráirányítja a figyelmet a liturgiát 
művelő személy felelősségére, s egyben méltóságára: hisz a liturgia 
művelése közben ő maga is merít annak forrásaiból, s eszköze, taní-
tója lehet úton lévő testvérei szomjúsága enyhítésének. 

Bibliográfia/ Bibliography

Berhidai Piusz, Hidász Ferenc (szerk.), Assisi Szent Ferenc írásai, Ma-
gyarok Nagyasszonya Ferences Rendtartomány, Budapest, 2018.

Lehmann, Leonhard, Francesco maestro di preghiera (Bibliotheca  
ascetico-mystica), Istituto Storico dei Cappuccini, Roma, 1993.

Manselli, Raoul, San Francesco d’Assisi: editio maior, San Paolo, Ci-
nisello Balsamo (Milano), 2002.

Messa, Pietro, Le fonti patristiche negli scritti di Francesco d’Assisi, 
Porziuncola, Assisi, 2006.

Paolazzi, Carlo, Lettura degli Scritti di Francesco d’Assisi, (Tau 10), 
Biblioteca francescana, Milano, 22002.

42	 Lásd a bevezetőben említett CÉ1 95.



456 Orbán Szabolcs OFM

Roberto, Rusconi, Frate Francesco e i suoi scritti, in Scritti, Editrici 
francescane, Padova, 2002.

Uribe Escobar, Fernando, Introduzione alle fonti agiografiche di san 
Francesco e santa Chiara d’Assisi (secc. XIII-XIV) (Medioevo fran-
cescano 7), Porziuncola, Assisi, 2002.

Vaiani, Cesare, Storia e teologia dell’esperienza spirituale di Fran-
cesco d’Assisi (Fonti e ricerche 23), Ed. Biblioteca Francescana, 
Milano, 2013. 



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.26

Imádkozzuk-e, amit hiszünk?  
Imamódok és ami elvezet  

a szemlélődő imához

CSONTA ISTVÁN

Pécsi Püspöki Hittudományi Főiskola (HU)
csonta.istvan@pphf.hu

Amikor katolikus hívőként imáról, imamódokról beszélünk, általá-
ban a gyerekkorunkban szerzett tapasztalatok és gondolatok jutnak 
eszünkbe. Imádkozhatunk szavakkal vagy csendben, imánk pedig 
helyzetünknek megfelelően kérő, hálaadó, esetleg dicsőítő formát 
ölthet.1 Az ima kontextusában még mindig nem természetes, hogy 
a szemlélődő imára is gondoljunk, amikor az imamódok kerülnek 
előtérbe. Ez nem meglepő, ha figyelembe vesszük, hogy a szemlélődő 
ima nem túl elterjedt katolikus körökben. Ebben a rövid írásban arra 
próbálok rámutatni, hogy egy imamód meghonosodása, keresztén�-
nyé, katolikussá válása hosszú folyamat, mely egyáltalán nem men-
tes a befogadás-elutasítás körüli vitáktól. Másrészt azt igyekszem 
bizonyítani, hogy nem szabad figyelmen kívül hagyni azokat a lelki 
igényeket, melyek a társadalomban megjelennek, s melyek hatással 
vannak az egyházra, a hívők imaéletére. 

1	 Klaus Demmer, Gebet V. Theologisch-ethisch, Lexikon für Theologie und 
Kirche [LThK] 4. (szerk. Walter Kasper), Herder, Freiburg, 31995, 314–318.



458 Csonta István

„Minden kornak szüksége van a tiszta és erőteljes imára – a 
mienknek pedig különösképpen”,2 írja Romano Guardini 1943-ban 
megjelent, Az imádság iskolájában című könyvében. Rögtön hozzá 
is tehetjük, hogy bő nyolcvan évvel Guardini könyvének első meg-
jelenése után ugyanez az érzés fogalmazódik meg bennünk a so-
rok olvasása után. Azt is mondhatnánk, hogy a szerző egy klisének 
tűnő, örök érvényű igazságot fogalmaz meg. Más fénybe kerül vi-
szont a kijelentés, ha tudatosítjuk, hogy munkájának megjelenése 
a II. világháború közepére esett, olyan borzalmak időszakára, ame-
lyek ma a legtöbb európai ember számára elképzelhetetlen. Mégis 
nagyon kevesen lennének azok, akik a kijelentés aktualitását, igaz-
ságtartalmát kétségbe vonnák. De ha közelebbről megvizsgáljuk ezt 
a kijelentést, rögtön fölvetődik a kérdés, hogy miért van szüksége a 
mai kornak és minden kornak az erős, tiszta imára. Egyáltalán meg 
tudnánk-e fogalmazni az ima lényegét, és ha igen, mi lenne az? 

Ha tágabb értelemben keressük a szó jelentéstartalmát, s azt a 
nagy világvallásokig tágítjuk, a kapcsolatfelvétel szó lenne az egyik 
alkalmas szinonima az imára. Kapcsolatfelvétel azzal a teremtő 
és létező, a monoteista vallások számára személyes erővel, hata-
lommal, melynek valamilyen hatása van a saját és mellettem élő 
emberek életére. Tág értelemben, de már keresztény szemszögből 
közelítve az ima azt a személyes istenkapcsolatot jelenti, amelyet 
bármilyen élethelyzetben, bármikor megélhetünk Teremtőnkkel, a 
mindenség Urával.3 A szó szoros értelmében az ima a Teremtő meg-
szólítását, a vele való beszélgetést jelenti, amint a latin oratio, preca-
tio mutatja.4 Ennek a beszélgetésnek, a keresésnek kivételes művelői 
újra és újra felléptek és példát mutattak az imádság művelésére, és 
ezzel az egyház imaéletét gazdagították. A Katolikus Egyház Kate-
kizmusa így ír az imáról: 

2	 Romano Guardini, Az imádság iskolájában, Szent István Társulat, Buda-
pest, 1998, 14.

3	 Gál Ferenc, Imádság, Magyar katolikus lexikon [MKL] 5., szerk. Diós István, 
Viczián János, Szent István Társulat, Budapest, 2000, 248–257, https://le-
xikon.katolikus.hu/I/imádság.html. 

4	 Uo.



459Imádkozzuk-e, amit hiszünk? Imamódok és ami elvezet a szemlélődő imához  

Az imádság az új szív élete. Minden percben éltetnie kell min-
ket. Mi azonban megfeledkezünk arról, aki a mi Életünk és 
Mindenünk. Ezért hangsúlyozzák a lelki élet atyái a Második 
Törvénykönyvhöz és a Prófétákhoz csatlakozva az imádsá-
got mint „Istenre emlékezést”, a „szív emlékezetének” gya-
kori ébresztgetését. […] A keresztény hagyomány azonban 
az imaéletnek három főbb kifejezési formáját őrzi: a szóbeli 
imát (oratio vocalis), az elmélkedést (meditatio) és a szemlélő-
dő imádságot (oratio contemplativa). Alapvető vonásuk közös: 
a szív összeszedettsége. Az ige megőrzésére és Isten jelen-
létében való megmaradásra irányuló éber figyelem miatt e 
három kifejezési forma az imaélet intenzív időszaka.5 

A legtöbb forrás megegyezik abban, hogy az imaéletnek van egy 
három lépcsős fokozatossága. Először is a kötött ima az, amellyel a 
legtöbben első körben találkozunk. Akár gyermekként növünk bele 
a hit gyakorlásába, akár felnőttként válaszolunk Isten megelőlege-
zett bizalmára, és a tudatos hívővé válás útjára lépünk, a kötött imá-
ban találtuk meg az első fogódzót. Ez az imaéletünk alapja még ak-
kor is, ha életkorunkkal – jó esetben – továbbfejlődik igényünk egy 
mélyebb imaélet felé. A kötött ima nemcsak alap, hanem végigkísér 
életünkön, ha máshol nem, a szentmise liturgikus imáiban. 

Ahogy gyermekkori beszédkészségünk fejlődik, elkerülhetetlen, 
hogy a memorizált kötött imák mennyiségének növekedése ellenére 
is lassanként azt érezzük, hogy szavaink alkalmatlanok arra, hogy 
kifejezzék érzéseinket. Ez, bár az imádkozni vágyó fiatalt meglepheti 
vagy elkeserítheti, egyáltalán nem tekinthető negatívnak, sőt arról 
tanúskodik, hogy van egy belső növekedés, fejlődés. Az említett álla-
pot hasonlítható a növény növekedéséhez, amikor a gyökér az edény 
mérete miatt nem tud fejlődni, és ezen semmi más nem segíthet, 
csak a tágasabb helyre, szabadba ültetés, amely nem határolja le a 
növekedést. Az imaéletben ekkor jelennek meg a kötetlen, általában 
csendben, szabadon megfogalmazott imáink, melyek a közvetlenség 
kifejeződésén túl a bizonytalan függetlenség, az imaéletet is átható 

5	 KEK 2697–2699.



460 Csonta István

szabadságvágy megnyilvánulásai. A kötetlen ima felfedezése és az 
erre való készség nem jelenti a kötött ima teljes elhagyását. A két 
imaformának sokkal inkább komplementer jellege van. A kötetlen 
ima jelenléte nem is szűnik meg teljesen soha. Idővel természetesen 
az imaélet alakulása haladhat abba az irányba, hogy a kötetlen ima 
túlsúlyba kerül. Az imaélet fejlődésének egy olyan lépcsőfoka ez, 
amely még komolyabb munka befektetése nélkül elérhető, de véges-
sége, behatároltsága kézzelfogható, hiszen a szabadon, kötetlenül 
megfogalmazott ima nincs túl távol a kötött imától: ugyanúgy intel-
lektuális jellege van, ugyanúgy a beszéd az eszköze – értelmi síkon 
a csendben elmondott imának is –, és ugyanúgy az emberi szavak 
szabnak határt mindkettőnek.

Az imaélet harmadik lépcsőfoka a szemlélődő ima. Ennek gyö-
kere, ha nem is teljesen a ma ismert formában, a kereszténység első 
századaira nyúlik vissza. Már a 3. században formálódó szerzetesség 
gyakorlatában megjelenik az elmélkedés. Fontos viszont, hogy ez 
még nem szemlélődés, talán inkább átmenet a szabadon, saját sza-
vakkal megfogalmazott ima és a szemlélődés között. Ezt a híd szere-
pet töltötte be az elmélkedés egyik formája, amelyben az imádkozó 
egy rövid szentírási szöveget ismételgetett. Az ismétlés a szentírá-
si szakaszban való elmélyülést, mélyebb megértést, interiorizálást 
szolgálta. Ezt nevezték ruminációnak, amely szó szerint étkezést, 
rágást, kérődzést jelenthetett. A kifejezést abban az értelemben 
használták, hogy az imádkozó sokszor megrágja, ízlelgeti a szöveg 
értelmét.6 A Jézus-ima, a ruminációs gyakorlathoz hasonlóan, az 
elmélkedési módszerek egyike, mely inkább a keleti egyházban el-
terjedt. Ebben egyetlen mondatot ismételget az imádkozó, amelyet 
a ki- és belégzéshez alkalmaz az ima szabályainak megfelelően. Az 
ima szövegének legkorábban ismert változata szerint, melyet Pon-
tuszi Makáriosz említ először, ezt kell mondania az imádkozónak: 

6	 Péntek Veronika, Az ima- és meditációgyakorlás történeti formálódá-
sa. Oralitás, emlékezet, intellektus kulturális összefüggése Isten és az 
ember kapcsolatában, Keresztény Szó 22.4 (2011) 31–36, https://epa.oszk.
hu/00900/00939/00126/keresztenyszo_EPA00939_2011_04_10.html.



461Imádkozzuk-e, amit hiszünk? Imamódok és ami elvezet a szemlélődő imához  

„Úr Jézus, Isten Fia, könyörülj rajtam!”7 Ennek lehetnek különböző 
változatai, de az nem változtat az ima lényegén, ami végső soron 
azt célozza, hogy az imádkozó Jézus nevének állandó ismétlésével 
tudatosítsa Isten jelenlétét életében.8 Ez a cél már egyenesen vezet 
a szemlélődés felé, hiszen a legtöbb szemlélődő ima kiindulópontja 
az Isten jelenlétébe való elhelyezkedés, vagyis annak tudatosítása, 
hogy Isten jelen van az életemben, és konkrétan ott, ahol imádko-
zom. Viszont ha meg akarjuk határozni a szemlélődő imát, ennél 
jóval mélyebbre kell ásnunk. Az oratio contemplativa kifejezést szó 
szerint fordítottam magyarra, és kontemplatív vagy szemlélődő 
imaként használom, melyet az elmélkedés mélyebb formájának is 
tekinthetünk. Az imádkozó szavak nélkül, csendben keresi a kap-
csolatot Istennel, így imája nem más, mint „racionális megfontolások 
nélküli dialógus Istennel, a szemlélődés természetfölötti formája.”9  
A 20. század fontos alakja, aki a szemlélődő imát a katolikus egy-
házban közismertté tette, Thomas Merton amerikai trappista szer-
zetes.10 Magyar nyelven Jálics Ferenc SJ, a szemlélődő ima kiemelke-
dő mestere11 és rendtársa, Mustó Péter írásai12 nyújtanak segítséget 
azoknak, akik ebben az imamódban szeretnének elmélyülni. 

7	 Cselényi István Gábor, Jézus-imádság, MKL 5., https://lexikon.katolikus.
hu/J/Jézus-imádság.html; bővebben Kallistos Ware, The Power of the 
Name: The Jesus Prayer in Orthodox Spirituality, SLG Press, Convent of the 
Incarnation, Fairacres, Oxford, 32022.

8	 Uo.
9	 Dietmar Mieth, Kontemplation, LThK 6 (1997) 326–327; Diós István, Szem-

lélődő imádság, MKL 12 (2007) 781, https://lexikon.katolikus.hu/S/szem-
lélődő%20imádság.html.

10	 Thomas Merton, A belső tapasztalat. Jegyzetek a szemlélődésről, Ursus 
Libris, Budapest, 2011; A szemlélődés magvai, Ursus Libris, Budapest, 2014; 
ld. még A csend szava, Szent István Társulat, Budapest, 2009.

11	 Jálics Ferenc SJ, Szemlélődő lelkigyakorlat. Bevezetés a szemlélődő életmód-
ba és a Jézus-imába (ford. Varga Péter Pius), Jezsuita Kiadó – L’Harmattan, 
2014; Lelkivezetés az evangéliumban (ford. Várnai Jakab OFM), Korda, Kecs-
kemét, 2014; Jezsuita Kiadó, Budapest, 2021. Ld. még Laczkó Zsuzsanna 
SJC, A bennünk élő Krisztushoz vezető út. Jálics Ferenc SJ csendmeditációs 
lelkigyakorlata, Vigilia 89.4 (2024) 306–313.

12	 Mustó Péter SJ, Csendben születik az élet. A belső ima tapasztalatairól, 
Jezsuita Kiadó – L’Harmattan, Budapest, 2013; Megszereted, ami a tiéd, 



462 Csonta István

Ha ezt le szeretnénk írni, azzal a nehézséggel szembesülünk, hogy 
többféle formája van, például egy szentírási szakasz alapján történő 
ima, egy kiválasztott kép alapján (képmeditáció), vagy a talán leg-
ismertebb és legelterjedtebb examen-ima. Ez utóbbi egy, a jezsuita 
gyakorlatból ismert, de mások által is gyakorolt, megközelítőleg 15-
20 perces meditatív ima, amelyet általában a nap végén végeznek, 
és amelynek van néhány sarokpontja. Az első és legfontosabb a 
megfelelő imaidő megtalálása a nap során; lehetőleg rendszeresen, 
ugyanabban az időben kell végezzük. Az imának szentelt tér és idő 
kijelölésének kivételesen szép hagyománya a zsidó gondolkodásban 
gyökerezik, amely kiemeli, szó szerint kiszakítja a hét idejének egy-
heted részét, a teljes szombat napot, és a Mindenhatónak, az imának, 
a közösség és család találkozásának szenteli, a Teremtővel kötött 
szövetség kifejezéseként éli meg.13 A meditatív ima második pontja a 
rákészülés, amely nemcsak azt jelenti, hogy megtaláltam a megfele-
lő időt és teret az imára, ahol lehetőleg csend, nyugalom van, hanem 
azt is, hogy megtalálom a megfelelő testhelyzetet, előkészülök arra, 
hogy az imában találkozzak Istennel. Annyira érdekes, hogy egy 
emberöltővel előttünk élő, az írásom elején említett Romano Guar-
dini is a felgyorsult élet miatt tartja nagyon fontosnak az imára való 
rákészülést, elcsendesedést, és úgy értékeli, hogy annyira lesz jó az 
imánk, amennyire jó a rákészülésünk.14 Ennek a rákészülésnek ré-
sze a jó testhelyzet megtalálása, egy kényelmes térdelő-ülő pozíció, 
melyhez hozzásegíthet egy imasámli vagy párna is, melynek célja a 
gerincünk egyenesen tartása. Az elcsendesedés részként figyeljük 
lélegzetünket és próbáljuk lehalkítani a véletlenszerű gondolatain-
kat, melyek elvonják az imádkozó figyelmét az imáról. Harmadszor, 
miután hálát adok minden kegyelemért, végignézem a napomat órá-
ról órára haladva, figyelve azokra a kisebb-nagyobb ajándékokra, 

Jezsuita Kiadó, Budapest, 2021; Csendben születik az élet, Jezsuita Kiadó, 
Budapest, 2022.

13	 A hetedik nap teljes megszentelése a zsidóság esetében nem egyszerűen a 
mózesi törvény, a tíz parancs egyikének megtartása, hanem a zsidó iden-
titás alapja is. Erről bővebben lásd Lukács Ottilia, Sabbath in the Making: 
A Study of the Inner-Biblical Interpretation of the Sabbath Commandment, 
Peeters, Leuven, 2020.

14	 Guardini, Az imádság, 21.



463Imádkozzuk-e, amit hiszünk? Imamódok és ami elvezet a szemlélődő imához  

amelyekkel Isten megajándékozott a napom során. Hálát adok ér-
tük és folytatom a napom felülvizsgálását. Az imám negyedik sza-
kasza napom negatív eseményeinek elemzése, amikor egy konkrét 
kérdést is feltehetek magamnak: melyek voltak azok a pillanatok a 
napomban, melyeket valamiért nem tudok a jó kategóriájába sorol-
ni? Megvizsgálom ezeket, s ahol én magam voltam az oka annak, 
hogy nem megfelelő gyümölcsöt termett egy esemény, találkozás, 
ott kérem Isten bocsánatát és kegyelmét. Ott pedig, ahol nem az én 
viselkedésem, aktív vagy passzív reakcióm miatt következett be a 
negatív eredmény, kérem Istent, hogy segítsen megérteni ezt. Az 
ima ötödik szakaszában elhatározom, hogy miként fogok reagálni 
hasonló esetben, és kérem Isten kegyelmét, hogy segítsen ebben a 
megfelelő időben. A következő lépés az előttem lévő dolgokra vo-
natkozik. Ha az imát kora este végzem, a nap hátra lévő részére 
tekintek, ahol máris életbe ültethetem azt, amit elhatároztam. Ha 
késő este végzem az imát, akkor a másnapra gondolok, előkészítem, 
előrevetítem a következő napom, és ez lehetőséget ad arra, hogy 
minden megnyilvánulásomban, cselekedetemben sugározzam azt, 
aki lenni szeretnék: a Teremtő tükre. Lezárásként keresztet vethe-
tek, teljesen meghajolhatok vagy elmondhatok egy kötött imát (pél-
dául az Úr imádságát, a Miatyánkot). Ahhoz, hogy az imánkat elmé-
lyülten végezhessük, főként az elején szükségünk van egy vezetőre, 
aki az időt beosztva végig tud vezetni a különböző szakaszokon, 
figyelve az egyes lépések megfelelő idejére. Ehhez segíthet például 
a magyar jezsuiták YouTube-csatornáján megtalálható vezetés, így 
nincs szükségünk közvetlen, mellettünk ülő vezetőre.15 A fent vázolt 
lépések az ignáci examen jellegzetes szakaszai.16 Az ignáci examen 
imának viszont több változata is van, az imádkozó lelkiállapotá-
tól függően. Az imádkozó a formák széles skálájából választhat, a 
bűnbánatra összpontosító examentől a megkülönböztetést segítőn 
át a megbocsátást kidomborítóig nagyon sokfélét. Angol nyelven 
több telefonos applikáció is létezik már, mely főként az ima tanulási 

15	 Pl. Hiba György SJ examen-imája: https://www.youtube.com/watch?v=zx_
vHKG9B0E.

16	 Tamás Barna SJ, Examen. A szerető figyelem imája, Korda, Kecskemét, é. n.



464 Csonta István

fázisában segíthet az imádkozónak megtanulni az ima lépéseit, míg 
azok természetessé nem válnak. 

Aki találkozott már a keleti meditáció bármilyen formájával, az 
hasonlóságot fedezhet fel a keleti meditáció és az examen között. 
Ez a nyilvánvaló hasonlóság az ima külsőségéből adódik, hiszen 
a meditációs testtartás – az egyenes gerinc vagy a közismert ló- 
tuszülés – sokunk számára ismerős, és a keleti meditáció jól ismert 
külső megnyilvánulása. Ez lehet az egyik oka annak, hogy a ka-
tolikus egyházon belül lényegében két különböző hozzáállás léte-
zik a meditációhoz. Az egyik egy teljesen elutasító, mely bármiféle 
meditációt a szinkretizmus megnyilvánulásának tekint és elutasít. 
Másrészt ott vannak az ignáci meditatív imának valamilyen szintű 
ismerői-gyakorlói. Ezért is fontos kiemelni, hogy az ignáci meditatív 
ima a testtartást valóban kölcsönzi egy másik kultúrából, s ahogy 
később látni fogjuk, egy évezredek óta használt ülő-térdelő pozíciót 
emel be és tölti meg keresztény tartalommal. Ez a hasonlóság nem 
csak a kívülálló számára nyilvánvaló, hanem az egyház számára is 
az volt; ezért már bő három évtizeddel ezelőtt a Hittani Kongregáció 
Joseph Ratzinger prefektus kézjegyével kiadott egy dokumentumot 
A keresztény elmélkedés néhány szempontja címmel.17 

Ha kontextusában akarjuk vizsgálni a dokumentum néhány ki-
jelentését, mindenképp tudatosítanunk kell azt a tényt, hogy az írás 
megjelenése a Keleti Blokk szovjet fennhatóság alóli felszabadulásá-
nak idejében jelenik meg. A kommunizmus idején Magyarországon 
katolikus irodalom csak bizonyos témában jelenhetett meg, ezért 
főleg Ausztriában, Németországban vagy Rómában kerültek kiadás-
ra magyar nyelvű vallásos írások, melyek később beszivárogtak az 

17	 Congregatio Pro Doctrina Fidei, Epistula ad totius Catholicae Ecclesiae 
episcopos: de quibusdam rationibus christianae meditationis Orationis 
formas, AAS 82 (1990) 362–379; Congregazione per la Dottrina della Fede, 
Lettera ai vescovi della Chiesa Cattolica su alcuni aspetti della meditazio-
ne cristiana (1989. okt. 15.), vö. Alcuni aspetti della meditazione cristiana. 
Lettera ai vescovi della Chiesa Cattolica, Libreria Editrice Vaticana, 1989, 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/
rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_it.html. Magyarul  
A keresztény elmélkedés néhány szempontja: Levél a Katolikus Egyház Püs-
pökeinek, Szent István Társulat, Budapest 1991, 22019. A következőkben OF. 



465Imádkozzuk-e, amit hiszünk? Imamódok és ami elvezet a szemlélődő imához  

országba.18 A helyzet sokkal súlyosabb volt Erdélyben, ahol nem-
csak nem jelenhetett meg magyar nyelvű vallási kiadvány, de a 
nyolcvanas évekre egyre nehezebb lett bármilyen magyar nyelvű 
nyomtatott sajtótermék bejuttatása, nem beszélve a magyar nyelvű 
Szentírásról vagy vallásos irodalomról. A 89-es események viszont 
megnyitották az utat a Nyugaton már a 70-es évektől ismert keleti 
meditációról szóló irodalom beáramlása előtt Kelet-Európába. 

A Hittani Kongregáció levele útmutatást ad a helyes imával 
kapcsolatban, tekintettel a keleti vallások imamódjainak növekvő 
vonzerejére, amelyekkel egyre több keresztény kapcsolatba kerül.  
A nevesített formák a zen, a transzcendentális meditáció és a jóga 
(OF 2). Ugyanitt visszaköszön a már Guardininél is említett meg-
figyelés az életvitel felgyorsulásáról; a modern világ okozza azt a 
nyugtalanságot, melyre az emberek az említett imamódokban ke-
resnek vigaszt. A keleti meditációs gyakorlatoktól megkülönböztet-
ve így határozza meg keresztény ima lényegét: 

A keresztény imát mindig a keresztény hit struktúrája ha-
tározza meg, amelyben az Isten igazsága tükröződik vissza. 
Ily módon olyan formát ölt, mint egy személyes, bensősé-
ges, mély beszélgetés ember és Isten között. [...] Ennélfogva 
a keresztény ima mindig egyidejűleg hitelesen személyes 
és közösségi természetű. Elkerüli a személytelen, illetve az 
énre összpontosított technikákat, amelyek olyan automatiz-
musokat képesek létrehozni, melyek következtében az imád-
kozó az intimista spiritualizmus foglya marad, és képtelen a 
transzcendens Isten felé irányuló szabad nyitottságra. (OF 3) 

Ennek alapján mondja veszélyesnek a pszeudognózis és mes�-
szálianizmus elhajlásait, melyeket felfedezni vél az említett keleti 
módszerekben (OF 8). A pszeudognózis elképzelése szerint az anyag 
tisztátalan, a lélek a tudatlanság állapotában van, és az ima szaba-
díthatja ki ebből az állapotból. A messzálianizmus szerint a lélekben 

18	 Ilyen volt például a Prugg Verlag Kismartonban (Eisenstadt, Ausztria) vagy 
a Molnár József alapította Aurora-könyvek sorozat, melyet Münchenben 
adtak ki. 



466 Csonta István

lakó démont, melyet a keresztség sem tud kiűzni, a lélekbe költöző 
Szentlélek fékezi meg az ima és az aszkézis által.19 Ezzel szemben 
a dokumentum arra figyelmeztet, hogy a Teremtő és teremtménye 
között van egy szükségszerű távolság, s nem tekinthetjük megha-
ladott valóságnak Krisztus földi működését, mellyel végső soron az 
üdvösségre akar vezetni minket (OF 10). Bár a dokumentum részle-
tes vizsgálata meghaladja e rövid írás kereteit, meg kell mondani, 
hogy nem csak figyelmeztet vagy iránymutatást ad arra, hogy mit 
nem ajánlott követni. A testtartásra vonatkozóan például elisme-
ri, hogy mivel a teljes embernek részt kell vennie az Istennel való 
kapcsolatban, „ezért testének is fel kell vennie az összeszedettség-
re legalkalmasabb helyzetet.20 Ez a testhelyzet szimbolikus módon 
kifejezheti magát az imádságot is, ami változó lehet a kultúrák és 
egyéni érzékenységek tekintetében. Egyes területeken a keresz-
tények ma nagyobb fokban tudatára ébredtek, hogy a testhelyzet 
mennyire segítheti az imádkozást.” (OF 26) Viszont a lehetőségek 
említése ellenére nem tér ki például a térdelő-ülő tipikus meditatív 
pozíció hasznosságára. A légzéssel kapcsolatban is csak a Jézus-ima 
tekintetében említi ennek jogosultságát:

A keleti keresztény elmélkedés21 hasznosította a pszichofizi-
kai szimbolizmust, amely a nyugati imádkozásban gyakran 
hiányzik. Ez kiindulhat bizonyos testtartásból, de magába 
foglalhatja az alapvető életműködéseket is, mint például a 
légzés és a szívverés. A „Jézus-ima” gyakorlása például, amely 
a természetes légzésritmushoz illeszkedik, sokak számára va-
lódi segítséget jelenthet, legalábbis egy ideig.22 (OF 28)

19	 Heike Grieser, Messalianismus, Messalianer, LThK 7 (1989) 157–158.
20	 Loyolai Szent Ignác, Lelkigyakorlatok, 76 nyomán, OF, 19. jegyzet.
21	 „...mint például a hészükhaszta remetéké. A hészükhiát, a külső és belső 

értelemben vett nyugalmat, a remetéknél az imádkozás feltételének tekin-
tették; ennek formáját Keleten a magány és az összeszedettséget elősegítő 
módszerek jellemzik” (OF, 32).

22	 „A „Jézus-ima” gyakorlása, mely a Szentírásból vett fohászok és könyör-
gések ismétléséből áll (például „Úr Jézus Krisztus, Isten Fia, könyörülj raj-
tam”), a légzés természetes ritmusához kapcsolódva. Ezzel kapcsolatban 
lásd Loyolai Szent Ignác, Lelkigyakorlatok, nr. 258.” (OF, 33. jegyzet)



467Imádkozzuk-e, amit hiszünk? Imamódok és ami elvezet a szemlélődő imához  

A Hittani Kongregáció által közreadott dokumentum felhívja a 
figyelmet azokra a csapdákra, amelyek a keresztény és nem keresz-
tény meditatív ima összemosásából származhatnak (bár a szöveg 
többször felcseréli a meditációt az elmélkedéssel), anélkül, hogy pon-
tos iránymutatást adna arra nézve, hogy mi a megengedett, hasznos 
a hívő számára a meditatív imában. Ha a szöveget elolvasva az lenne 
az érzésünk, hogy valami/valaki ellen szól, ez nem meglepő, hiszen 
a hetvenes, nyolcvanas években nagy számban jelentek meg olyan 
írások, melyek a keleti vallásokkal foglalkoztak, sőt közös pontokat 
kerestek a keresztény hagyománnyal. Thomas Merton is közel ke-
rül a keleti vallásokhoz, tanulmányozza azokat és publikál is róluk. 
Később Hugo Makibi Enomiya-Lassalle, a német jezsuita behatóan 
tanulmányozza és publikál a zen buddhizmusról, és kapcsolatot ke-
res a kereszténységgel. 

A keleti vallásokkal nem csak az említett szerzetesek foglalkoz-
tak. E kiterjedt jelenségben kereshető a dokumentum összeállításá-
nak oka. Itt megemlíthető még az a szekularizált buddhista mind-
fulness-meditáció, melyet Jon-Kabat Zinn fejlesztett ki a nyugati 
ember számára az Egyesült Államokban az 1970-es évek végén.23 Ez 
mindennapi segédeszköz kívánt lenni a stressz oldására vagy akár 
a fizikai fájdalom csökkentésére. Célja a jelen pillanat tudatosítá-
sa, a dolgok észlelése, nem egy megváltozott tudatállapot elérése. 
A mindfulness lehetőséget ad arra, hogy a napközben elnyomott 
érzéseink felszínre jöjjenek, s ezzel a stressz okát csökkenteni tud-
juk. A keresztény meditációnak – legyen az ignáci-jezsuita vagy más 
jellegű – az észlelés csak egy részlete, amelyet az imádkozó Istent 
keresve meghalad. Ezt nagyon szépen írja le Tornya Erika nővér, a 
jezsuita lelkiség kiváló ismerője: 

Eddig [az észlelésig] eljut a keresztény módon szemlélődő 
ember is, de nem áll meg: hiszen a bűnbánattal, a kiengesz-
telődés szentségével a változás felé is utat nyit. A keresztény 

23	 Tornya Erika, Mindfulness vagy szemlélődés? A nyugati ember csoda-
pirulájától Isten álmáig, Szív (2017. július–augusztus), https://jezsuitakiado.
hu/cikkek/mindfulness-vagy-szemlelodes/.



468 Csonta István

meditáció nem elégszik meg a valóság elfogadásával, tovább-
visz, van perspektívája a transzformációnak is: van egy Isten, 
aki ezt a valóságot át tudja alakítani, hiszen a valóságot nem-
csak elfogadni lehet, hanem szeretni is. Ez az Isten Emmanu-
el: Isten – velünk. A folyamatban nemcsak a meditáló ember 
vesz részt, hanem Isten is. A keresztény meditáció nem egy 
problémaközpontú technika, hanem ima. A végső figyelem 
nem önmagunkon, hanem Istenen van.24 

Leginkább e lényegi különbségben tér el a keleti, nem keresztény 
meditáció és a keresztény meditatív ima. Az észlelés, elfogadás, tu-
datosítás szintjét meghaladva, a személyes Istent keresve ugyan-
akkor vele együtt imádkozom. Vagyis a meditáció Keletről átvett 
gyakorlatát keresztény tartalommal töltöm meg, mely számunkra 
túlmutat azon a célon, melyre a módszert eredeti kultúrkörében ki-
fejlesztették. Ettől a keresztényiesítő folyamattól nem kell félnünk, 
hiszen a kereszténységben szép számmal akadnak példák nem ke-
resztény gyakorlatok és ünnepek átvételére, az ünnepek lényegé-
nek átértelmezésére és kereszténnyé tételére.25 E gyakorlat tükrében 
csak természetes folyamatnak tekinthető, hogy a meditációban egy 
imamódszert tettünk kereszténnyé a lényeg kicserélésével vagy 
meghaladásával. Ennek kontextusában vagy inkább emiatt kell tu-
datosítanunk, hogy a hit és az ima nem lehet egymástól független, 
mert az imádság a hit legelemibb megnyilvánulása, imádkozni pedig 
élő hitből lehet, ami akkor marad élő, ha azt imádság kíséri.26 

24	 Uo.
25	 Elég, ha csak arra gondolunk, hogy Krisztus születésének december 25-

én való ünneplése a pogányság fényünnepének időpontja, a Sol invictus 
napja. Másrészt teljesen evidens, hogy a legnagyobb keresztény ünnepek, 
a húsvét és a pünkösd a zsidó ünnepekben, a pészáhban, ill. a hetek ün-
nepében gyökereznek. A keresztény ünnepkör kialakulásával ezeket új 
tartalommal töltöttek meg. Így a húsvét már nem az Egyiptomból való 
szabadulás, hanem Krisztus feltámadása, a pünkösd nem a törvény kinyi-
latkoztatásának, hanem a Szentlélek eljövetelének ünnepe.

26	 Guardini, Az imádság, 18.



469Imádkozzuk-e, amit hiszünk? Imamódok és ami elvezet a szemlélődő imához  

 Összegzés

Az évszázadok során a kereszténységben hatalmas tapasztalat hal-
mozódott fel az imáról, arról, hogy miként lépjünk kapcsolatba a 
Teremtővel, hogyan szólítsuk meg. Legalapvetőbb módon az evan-
gélium tanúsága szerint Jézus mutatja azt, hogy mit kell monda-
nunk, hogyan kell imádkoznunk. Hosszú út vezet odáig, amikor 
istenkeresésünket úgy is ki tudjuk fejezni, hogy nem használunk 
hozzá szavakat. A meditatív ima különböző formái segíthetnek eb-
ben; ezek közül a Szent Ignác-i examen-ima jó lehetőség arra, hogy 
megtapasztalhassuk az ima mélységeit. Tagadhatatlan tény, hogy 
az ima a külső szemlélő számára hasonlóságokat mutat a keleti vi-
lágvallások meditációival, de amint az imádkozó elkezdi megtanulni 
az examen-imát, nyilvánvalóvá válik, hogy semmilyen lényegi kap-
csolat nincs azokkal a keleti meditációkkal, amelyekkel az ima külső 
formája hasonlóságokat mutat.

Bibliográfia/Bibliography

Barna SJ, Examen. A szerető figyelem imája, Korda, Kecskemét, é. n.
Cselényi István Gábor, Jézus-imádság, MKL 5., szerk. Diós István, 

Viczián János, Szent István Társulat, Budapest, 2000, https://le-
xikon.katolikus.hu/J/Jézus-imádság.html.

Demmer, Klaus, Gebet V. Theologisch-ethisch, Lexikon für Theologie 
und Kirche [LThK] 4. (szerk. Kasper, Walter), Herder, Freiburg, 
31995.

Diós István, Szemlélődő imádság, MKL 12 (2007) 781.
Gál Ferenc, Imádság, MKL 5., szerk. Diós István, Viczián János, Szent 

István Társulat, Budapest, 2000, https://lexikon.katolikus.hu/I/
imádság.html. 

Grieser, Heike, Messalianismus, Messalianer, LThK 7 (1989) 157–158.
Guardini, Romano, Az imádság iskolájában, Szent István Társulat, 

Budapest, 1998.
Jálics Ferenc SJ, Lelkivezetés az evangéliumban (ford. Várnai Jakab 

OFM), Korda, Kecskemét, 2014; Jezsuita Kiadó, Budapest, 2021.



470 Csonta István

Jálics Ferenc SJ, Szemlélődő lelkigyakorlat. Bevezetés a szemlélődő 
életmódba és a Jézus-imába (ford. Varga Péter Pius), Jezsuita Ki-
adó – L’Harmattan, 2014.

Laczkó Zsuzsanna SJC, A bennünk élő Krisztushoz vezető út. Jálics 
Ferenc SJ csendmeditációs lelkigyakorlata, Vigilia 89.4 (2024) 306–
313.

Lukács Ottilia, Sabbath in the Making: A Study of the Inner-Biblical In-
terpretation of the Sabbath Commandment, Peeters, Leuven, 2020.

Merton, Thomas, A belső tapasztalat. Jegyzetek a szemlélődésről, Ur-
sus Libris, Budapest, 2011.

Merton, Thomas, A csend szava, Szent István Társulat, Budapest, 
2009.

Merton, Thomas, A szemlélődés magvai, Ursus Libris, Budapest, 
2014.

Mieth, Dietmar, Kontemplation, LThK 6 (1997).
Mustó Péter SJ, Csendben születik az élet. A belső ima tapasztalatai-

ról, Jezsuita Kiadó– L’Harmattan, Budapest, 2013.
Mustó Péter SJ, Megszereted, ami a tiéd, Jezsuita Kiadó, Budapest, 

2021.
Mustó Péter SJ, Csendben születik az élet, Jezsuita Kiadó, Budapest, 

2022.
Péntek Veronika, Az ima- és meditációgyakorlás történeti formá-

lódása. Oralitás, emlékezet, intellektus kulturális összefüggése 
Isten és az ember kapcsolatában, Keresztény Szó 22.4 (2011) 31–36.

Tornya Erika, Mindfulness vagy szemlélődés? A nyugati ember cso-
dapirulájától Isten álmáig, Szív (2017. július–augusztus), https://
jezsuitakiado.hu/cikkek/mindfulness-vagy-szemlelodes/

Ware, Kallistos, The Power of the Name: The Jesus Prayer in Ortho-
dox Spirituality, SLG Press, Convent of the Incarnation, Fairacres, 
Oxford, 32022.



DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.27

A bibliodráma módszere  
a katekumenek liturgikus 

katekézisében

JÁKYNÉ CSONTA RÉKA

Pécsi Püspöki Hittudományi Főiskola, Pécs (HU)
csonta.reka@pphf.hu

Bevezetés

A katekumenátusban szolgáló katekéták gyakori kérdése, hogy mi-
ként vezessék a rájuk bízottakat minél hatékonyabban a hitfejlődés 
útján. Milyen eszközök, módszerek alkalmazása kapcsolja be jobban 
a fiatalt és a felnőttet hitfejlődésének folyamatába? Hogyan lesz en-
nek a folyamatnak tevékeny alakítója? Nem veszíti-e el a kedvét a 
felnőtt megtérő, ha a katekumenátus folyamatában nem tud sze-
mélyesen kapcsolódni az evangéliumhoz? Hogyan tudja ebben őt 
segíteni a katekéta? Mi az, ami az emberi törekvés hatásköre, és hol 
adjuk át az irányítást Istennek? 

A katekézis irányelveit előíró dokumentumok számot vetnek a 
módszerek fontosságával, viszont nem egyik vagy másik módszer 
mellett érvelnek, hanem azokra a teológiai szempontokra figyelmez-
tetnek, amelyeket a katekétának meg kell fontolnia, mielőtt bárme-
lyik mellett dönt. 

Ez a tanulmány a fenti kérdésekből kiindulva arra keresi a vá-
laszt, hogy az utóbbi negyedszázad (részben) újnak számító, vagy 



472 Jákyné Csonta Réka

inkább újból felfedezett önismereti módszere, a bibliodráma, hogyan 
alkalmazható a katekumenek liturgikus katekézisében.

A katekézis céljai és a liturgikus katekézis

A katekézis egyik legtalálóbb meghatározása Keszeli Sándortól szár-
mazik, aki a vonatkozó egyházi dokumentumok1 alapján ezt mondja: 

Katekézis minden olyan szolgálat, amelyet az egyház végez 
Isten szavával (a kinyilatkoztatással) kapcsolatban, és amely 
a hívő egyén és közösség hitének elmélyítését és érését kí-
vánja elősegíteni a Jézus Krisztussal való mind teljesebb 
közösségbe, bensőséges, személyes kapcsolatba jutás érde-
kében, amely kapcsolat kifejeződik a krisztusi életforma tu-
datos gyakorlásában is.2

A meghatározás visszatükrözi a katekézisnek az egyházi élet 
teljességét felölelő tágasságát. A 2020-ban megjelent új direktóri-
um3 az egyházi dokumentumok költői-teológiai nyelvén bontja ki a 
fogalmat: 

A katekézis egyházi természetű cselekedet, amely az Úr mis�-
sziós parancsából fakad (vö. Mt 28,19-20), és az a célja, amint 
azt a neve is jelzi, hogy az Úr húsvétjáról szóló örömhírt fo-
lyamatosan megszólaltassa minden ember szívében, hogy 
élete átalakuljon. A katekézis Isten igéjének szolgálatában 

1	 A Klérus Kongregációja, A katekézis általános direktóriuma, Szent István 
Társulat, Budapest, 1998 (a továbbiakban KÁD), és a Magyar Katolikus Püs-
pöki Kar Országos Hitoktatási Bizottsága: Magyar kateketikai Direktórium, 
Szent István Társulat, Budapest, 2000 (a továbbiakban MKD).

2	 Keszeli Sándor, Alapvető kateketika. Bevezetés a katekézis elméleti alapja-
iba katekétáknak, [Szeged], 2006, 12 (http://www.gff-szeged.hu/konyvtar/
filestore/downloads/konyvtar/keszeli/alapveto_kateketika.pdf, letöltve: 
2024.07.19.)

3	 Új Evangelizáció Pápai Tanácsa: A Katekézis Direktóriuma (Szent István 
Társulat, Budapest, 2022). A továbbiakban KD.



473A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

álló dinamikus és összetett valóság, mely kísér, nevel, for-
mál a hitben és a hitre, bevezet a misztérium ünneplésébe, 
megvilágítja és értelmezi az életet és az emberi történelmet. 
E jellemzők harmonikus integrálásával a katekézis feltárja 
lényegének gazdagságát, és felkínálja sajátos hozzájárulását 
az egyház pasztorális küldetéséhez.4

Az idézetben tetten érhető a direktóriumnak az a jellemzője – ha 
tetszik, újdonsága –, hogy a katekézis kérügmatikus jellegét hang-
súlyozza: a katekézisnek abban jelöli ki a legfontosabb funkcióját, 
hogy az evangéliumot tegye élővé az emberek szívében. A megszó-
laltassa ige nem pusztán találó költői lelemény, hanem a katekézis 
szó görög forrásának a megfelelője: a katékhéó többek között azt is 
jelenti, hogy visszhangoz, hangoztat, megszólaltat, ismételtet, tanít.5 
A lélekben visszhangzó örömhír átalakítja az ember életét – mondja 
a dokumentum. Az átalakításhoz viszont az egyén akarata, a ke-
gyelemmel való együttműködése szükséges. A katekézis résztvevője 
tehát nem tárgya vagy puszta elszenvedője önnön hitbeli érésének, 
hanem annak alanya. Ezt a gondolatot a módszerek megválasztá-
sának szempontjai között hozza a MKD is, azt javasolva, hogy „Az 
alkalmazott módszer indítsa aktivitásra a katekézis résztvevőjét, 
hogy saját vallási fejlődésének cselekvő részese legyen”.6

A mai katekézisgyakorlatból kiindulva a liturgikus katekézist 
úgy határozhatnánk meg, mint azt az egyházi tevékenységet, amely 
a liturgia ismeretére, a szentségek vételére nevel, helyét illetőleg 
pedig a katekézis egyik fajtájaként a biblikus, az erkölcsi, a családi 
stb. katekézis mellett. A Magyar Kateketikai Direktórium a KÁD-ra 
hivatkozva a liturgikus katekézist a katekézis egyik fő feladataként 
határozza meg.7 Ugyanakkor szükségesnek látszik a gyakorlat mö-
götti teológiai háttér vizsgálata is. 

A katekézis és a liturgia kitüntetett kapcsolatát a korábbi doku-
mentumok is prioritásként kezelték. A II. vatikáni zsinat jól ismert 

4	 KD 55.
5	 KD 55. 
6	 MKD 10.1.
7	 MKD 1.2.



474 Jákyné Csonta Réka

tanítása, mely szerint a liturgia az egyházi élet csúcsa és forrása, 
alapvetően határozta meg a katekézissel való összefonódásának ér-
telmezését. A KÁD szerint: 

Az ige szolgálatának [a katekézisnek] liturgikus feladata is 
van, hiszen amikor egy szent cselekményben történik, integ-
rális részét képezi annak. Kiemelkedő módon a homíliában 
fejeződik ki. Egyéb formái az igeliturgia közben adott magya-
rázatok és buzdítások. Hivatkoznunk kell a különböző szent-
ségek közvetlen előkészületeire, a szentségek ünneplésére, 
s mindenekelőtt a hívők eucharisztiában való részvételére 
mint a hitre nevelés forrás jellegű formájára.8 

Nem kevesebbet állít tehát, mint hogy a homília a liturgikus ka-
tekézis kitüntetett helye, illetve a liturgia maga nem csak forrása, 
hanem a formája is a katekézisnek. Az esetleg felmerülő félteérté-
sek elkerülése végett, netán helytelen gyakorlatra utalva az MKD 
egyértelművé teszi, hogy „a liturgia megünneplésének mindig ne-
velő értéke van, azonban a liturgiát mégsem lehet a katekézisnek 
alárendelni”.9

Az új direktóriumban is tükröződnek ezek az elvek. A katekézis a 
közösségi ünnepléssel való első találkozással kezdődik, és a közös-
ség liturgikus életében való részvétellel teljesedik ki.10 Az MKD így 
figyelmeztet: „A liturgia és a katekézis lényegi kapcsolata azonban 
mégsem jelenti azt, hogy a liturgia lenne az egyetlen és kizárólagos 
hely, ahol a katekézis történhet.”11

A katekézis feladatainak részletezése egyértelművé teszi, hogy 

...az is feladata, hogy segítse a liturgikus szertartások megér-
tését és megtapasztalását. E feladatán keresztül a katekézis 
segít megérteni a liturgia fontosságát az egyház életében, be-
avat a szentségek és a szentségi élet ismeretébe, különösen 

8	 KÁD 51.
9	 MKD 1.3.3.
10	 KD 96.
11	 MKD 8.1. 



475A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

az eucharisztia szentségébe, mely az egyház életének és kül-
detésének forrása és csúcsa […].12 Az egyházi szertartások 
által megkövetelt magatartásformákra is nevel, ilyenek: a 
szertartások ünnepi jellegéhez illő öröm, a közösségi érzék, a 
figyelmes hallgatás Isten igéjére, az elmélyedt ima, a dicsőítés 
és a hálaadás, a fogékonyság a szimbólumok és jelek iránt.  
A liturgikus ünnepeken való tudatos és tevékeny részvételen 
keresztül a katekézis segít megérteni, mi a jelentése a litur-
gikus évnek, a hit igazi tanítómesterének, és a vasárnapnak, 
az Úr és a keresztény közösség napjának.13

A katekumenátus intézménye

Az első századokban a katekézis egyetlen formája a katekumená-
tus volt, az a folyamat, amely során a felnőttek beavatást nyertek 
a keresztény életbe. A képzés egyik legfontosabb ismérve a fokoza-
tosság volt: a résztvevők lassan, az ismeretekben gazdagodva és a 
keresztény életformát gyakorolva váltak húsvét éjszakáján az egy-
ház teljes jogú tagjaivá.14 Ezen a hosszú úton, a keresztény életforma 
gyakorlásában a közösség segítette őket, amelynek tagjai konkrétan 
„felnevelték őket a keresztény életre”.15 Mivel a katekumenek az első 
századokban egyszersmind a vértanúságra is készültek, a közösség 
jelenléte, megerősítése különösen fontos volt, hogy az üldözésekben 
is ki tudjanak tartani.16 

A katekumenátus a századok folyamán kikopott a gyakorlatból, 
míg a II. vatikáni zsinat újra fel nem ismerte fontosságát. A Klérus 
Kongregáció 1972-ben kiadta az Ordo Initiationis Christianae Adulto-
rum című dokumentumot, és ezzel visszaállította ezt az intézményt, 
ugyanakkor el is rendelte, hogy a felnőttek beavatása a keresztény 

12	 KD 81.
13	 KD 82.
14	 Keszeli, Alapvető kateketika, 86-88. 
15	 Fogassy Judit, A katekumenátus kézikönyve, Szent István Társulat, Buda-

pest, 2005, 19.
16	 Uo.



476 Jákyné Csonta Réka

életbe ennek alapján történjen. A szöveg magyar adaptációját 1999-
ben a Magyar Katolikus Püspöki Kar elkészítette, és azonnal hatály-
ba is lépett.17

A folyamatnak négy szakasza van: prekatekumenátus, kateku-
menátus, megvilágosodás és müsztagógia.18 Mindegyiknek meg-
van a jól felépített tartalma annak érdekében, hogy a résztvevőt 
minél jobban segíthesse a beavatás folyamatában. Fogassy Judit, 
aki a katekumenátus magyarországi intézményéért rendkívül so-
kat tett, hangsúlyozza, hogy ez a beavatási folyamat valami mást 
céloz meg, mint hitismeretek nyújtása, vagy akár az evangelizáció 
modern módja: 

...a katekumenátus feladata nem a hittételek egyszerű bemu-
tatása, és csupán az értelemre irányuló intellektuális ma-
gyarázat. Nem is arról van szó, hogy új, más, modern módon 
evangelizáljunk. A katekumenátus lényege alapvetően nem a 
módszere, hanem egy megváltozott szemlélet átadása, amely 
által új jelentőséget nyer a katekumen élete és annak minden 
tényezője.19 

A szemléletformáláshoz arra van szükség, hogy a katekumen 
dolgozni tudjon a hitén. Ehhez a belső munkához kínál lehetőséget, 
eszközt a bibliodráma. 

Módszerek a katekézisben

Mindhárom idézett direktórium komoly figyelmet szentel a kateké-
zis módszereinek. Ezek az elvi kérdésekben metszik, máshol kiegé-
szítik egymást. A KÁD és utódai is kijelentik, hogy a katekézisnek 
nincs kitüntetett módszere, „hanem Isten pedagógiájának fényénél 

17	 Magyar Katolikus Püspöki Kar, Felnőttek beavatása a keresztény életbe. 
Felnőttek katekumenátusa (FK). Magyar viszonyokra alkalmazott változat, 
Budapest, 1999, 21.

18	 Keszeli, Alapvető kateketika, 86–88.
19	 Fogassy, A katekumenátus kézikönyve, 33.



477A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

vizsgálja az idők jeleit, és a lélek szabadságánál” kiválasztja a cél-
jainak legmegfelelőbbeket.20 Az MKD a kettős hűség kritériumára 
emlékeztet: a módszereket az Isten szavához és a résztvevők szük-
ségleteihez való hűség jellemezze.21 Továbbá a válogatás kritériu-
mai között megfontolandónak tartja azt, hogy az a személyiség lelki, 
értelmi és akarati dimenziójára egyaránt irányuljon, ugyanakkor 
építsen a résztvevő élettapasztalataira, és indítson az erények felé.22 

A katekézis módszereiről való gondolkodás nem egységes, szól-
nunk kell arról a feszültségről, amit a módszer fogalma a kateketikai 
gyakorlatban időnként/helyenként kivált. Valami olyasmit idéz fel, 
mintha az valami idegen, mesterséges, iskolás dolog lenne, szemben 
a Lélek által átfűtött tanúságtevő magatartás általi neveléssel, pe-
dig a direktóriumok egyértelműen kimondják, hogy „a módszerek 
szakszerűségét az emberrel foglalkozó tudományok – pedagógia, lé-
lektan, andragógia – eredményeinek megfelelő ismerete biztosítja”.23

Dráma és liturgia

A liturgiának a drámával való kapcsolata a katolikus egyházban 
egyértelmű: minden szentmise Isten és ember kapcsolatának legdrá-
maibb eseményét jeleníti meg az oltáron, az érettünk kereszthalált 
vállaló Jézus Krisztus áldozatát, amelynek mi, a hívők is részesei 
vagyunk. Segítséget is nyújt e hittitok átélésében azáltal, hogy a 
hívő testi valóságát is bekapcsolja az ünneplésbe a mozdulatok, a 
színek, a fények, a zene és a csend, a reszponzórikus imaformák 
feszes dramaturgiába szervezése révén. 

 A keresztény ember, hogy a transzcendens világát minél jobban 
megérthesse, igen korán a dráma elemeit, a párbeszédet, a mozgást 
hívta segítségül.

20	 KÁD 148.
21	 MKD 10. 
22	 MKD 10.1.
23	 MKD 10.1.



478 Jákyné Csonta Réka

A középkori liturgikus dráma [...] a rítusból származik: a hús-
véti szertartás egy adott dallamának kibővítéséből jött létre, 
abból fejlődött ki/tovább. A húsvéti szertartás trópusának a 
bővítése az első feljegyzett, s e feljegyzésben ránk maradt, 
rögzített megjelenése a drámai elemnek a keresztény litur-
giában.24 

A középkor folyamán, a templomok liturgikus terében előadott 
drámákkal párhuzamosan megjelentek azok a játékok, amelyek az 
adott hittitkot feldolgozó jelenetet már a városok utcáin adták elő.25 
Később ezek alakultak át a ma misztériumdrámák néven ismert játé-
kokká, amelyek főleg Krisztus szenvedésének eseményeit (a passiót) 
vitték a nézők elé.26 

A 20. század hatvanas éveitől (a katolikus egyházban ez a máso-
dik vatikáni zsinat korszaka) német protestáns közösségek a bibli-
ai történetekkel való élő találkozás lehetőségeit keresve – amelyek 
mást adhatnak, mint a kognitív síkon működő értelmezés – elkezd-
ték használni a dráma ezközeit a történetek megközelítésében.27 Esz-
közeik a nevelési dráma és a pszichodráma gyakorlatából származ-
tak, amelyek a középkori hagyományokkal találkozva megszülték a 
ma bibliodrámaként ismert módszert.28

24	 Bodó Márta, Egyház és színház. A liturgikus dráma ás misztériumjáték drá-
maelméleti alapjai, Verbum, Kolozsvár, 2012, 39. A X. századból fennmaradt 
feljegyzés szerint Winchester püspöke részletes instrukciót adott ki az 
angliai bencés kolostoroknak a húsvét hajnali imaóra végzésére vonatko-
zóan, amit akár egy rövid dramatikus jelenet forgatókönyvének rendezői 
példányaként is értelmezhetünk. A jelenetben négy szerzetes az asszo-
nyok és az angyal szerepét megformálva az üres sír körül lezajlott párbe-
szédet adja elő. Klaus-Werner Stangier, Itt és most. Bibliodráma a liturgia 
és pszichodráma vonzásában, Egyházfórum – Magyar Bibliodráma Egye-
sület, Budapest, 2003, 5.

25	 Stangier, Itt és most, 7.
26	 Sarkady Kamilla, Nyáry Péter: „Színről színre” – a bibliodrámáról, in Si-

mon P. Györgyi (szerk.), Ligetünk – Pszichodráma a gyakorlatban VI., Ani-
mula, Budapest, 2001, 46–64, vö. https://www.pszichodrama.hu/bibliodra-
ma-2/ (letöltés ideje: 2024. 09. 12.).

27	 Uo. 
28	 Uo.



479A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

A bibliodráma

Ahhoz, hogy el tudjuk helyezni a katekézis bármely formájának fo-
lyamatában, látnunk kell, hogy mi a bibliodráma, milyen eszközök-
kel dolgozik, hogy konkrétan mi történik egy alkalmon. A megha-
tározások szerint a bibliodráma csoportos önismereti módszer, „a 
Biblia történeteinek dramatikus megjelenítése csoportos keretben”.29 
A játék során a társaikkal való interakciók révén a résztvevők átél-
hetik a megjelenített szöveg üzenetét, amely személyesen őket, az 
adott élethelyzetükben szólítja meg. Vagyis egyszerre találkoznak 
a szöveggel mint Isten szavával, és szembesülnek saját belső folya-
mataikkal. Mivel a bibliodráma gyökerei a pszichodrámába nyúlnak 
vissza, számos hasonlóság van közöttük, de lényegi különbségek is. 
: A továbbiakban nézzünk meg ezek közül néhányat.30 

Az egyik legfontosabb különbség a célok között van: a pszicho- 
dráma elsődleges célja az önismeret fejlesztése, a bibliodrámáé a 
szöveg teológiai üzenetének mélyebb megértetése, amelynek önis-
mereti hozadéka is van. Továbbá míg a pszichodrámában a csoport 
a protagonista (az adott játék főszereplőjének) élettörténetének egy 
jelenetét játssza el, a bibliodráma a szentírási szöveggel dolgozik, azt 
teszi jelenvalóvá. Mindkettőben fontos, hogy a játék végén a részt-
vevők visszajelezzenek a szerepben megélt belső történésekről, de a 
bibliodrámában ez kevésbé hangsúlyos, ezt vissza is lehet utasítani, 
„a tudatosítás mértéke és szintje a játékosra van bízva”.31 

29	 Mivel a játékban ez a két dimenzió egyszerre jelenik meg, a vezetőn múlik, 
hogy a csoportjában melyikre helyez nagyobb hangsúlyt. Nyilvánvalóan 
hívő emberek azzal a céllal keresik az ilyen alkalmakat, hogy általuk is-
tenkapcsolatuk mélyüljön, mások számára az önismereti gazdagodás a 
fontosabb, ilyen értelemben „a Biblia úgymond a legtökéletesebb ürügy 
arra, hogy igazán tartalmasan meg lehessen nyílni és nyilvánulni.” Kocsis 
Tünde, Fénynek lenni, sónak lenni. Ízelítő a bibliodráma világából, Műve-
lődés 69.10 (2016) 12–14; https://muvelodes.net/szinpad/fenynek-lenni-so-
nak-lenni.

30	 Sarkady Kamilla, A bibliodráma módszertana, in uő, Nyáry Péter (szerk.), 
Bibliodráma, Harmat, Budapest, 2008, 23–25.

31	 Sarkady, A bibliodráma, 24. További különbségek elemzése a következő 
oldalakon.



480 Jákyné Csonta Réka

A bibliodráma folyamatának a pszichodrámáéhoz hasonlóan 
hármas szerkezete van: bemelegítéssel kezdődik, utána követke-
zik a fő rész, a tulajdonképpeni játék, amelyet az integráció követ.  
A bemelegítésre azért van szükség, hogy a résztvevők megérkezhes-
senek a bibliodráma terébe, illetve ráhangolódjanak a vezető(k) által 
előkészített történetre. Ezek különféle mozgásos, dramatikus játékok 
lehetnek, de ugyanígy megfelelő, ha a résztvevők elmondják, hogy 
hogyan vannak jelen, bejelentkeznek a csoportba. 

Ezután történik a szerepek kiválasztása annak alapján, hogy kit 
melyik szerep ragadott meg leginkább. (Ez nem mindig zökkenőmen-
tes, előfordulnak konfliktusok is.) Fontos, hogy nem pusztán szemé-
lyeket jeleníthetnek meg, hanem az események díszletének egy-egy 
darabját, tárgyat, állatot, természeti jelenséget, az Úr hangját stb. 
Ezekből a szerepekből játszani ugyanolyan mély élményt hordozhat 
a szereplőnek (és a társaknak is), mint bármelyik másik. 

A tulajdonképpeni játék akkor kezdődik, amikor a résztvevők a 
választott karakter szemszögéből újra meghallgatták a szentírási 
részt, jelmezt öltöttek magukra (jelzésértékkel pusztán, egy-egy ken-
dőt, textíliát), illetve berendezték a teret. 

A csoportjátékot az integráció zárja, egy közös megosztókör, ahol 
a résztvevők visszajelezhetnek a játékban megélt tapasztalatokról. 

Roppant fontos hangsúlyozni, hogy a bibliodráma csoportfolya-
matot vezetni, kísérni csak megfelelő végzettség, többéves felké-
szülés birtokában lehet. Ugyanakkor vannak a módszernek olyan 
elemei, amelyek egy-egy rövidebb továbbképzés és a szakirodalom 
tanulmányozása révén a nevelésben, felnőttképzésben – így a ka-
tekézisben is – biztonsággal alkalmazhatók.32 Ez a tanulmány így 
tekint a bibliodrámára.

Else Natalie Warns gyakorlati segítséget is ad az általa szerkesz-
tett könyvben azoknak, akik csak egyes elemeket alkalmaznának 
a munkájukban. Emellett felhívja a figyelmet arra a különbségre, 

32	 Magyarországon Bibliai szerepjáték-vezetés címmel pedagógus-továbbkép-
zés formájában sajátíthatók el az alapismeretek. A képzés oktatói: Nyáry 
Péter, bibliodráma kiképző szupervizor, pszichodráma vezető, mentálhigi-
énés szakember, valamint dr. Marlok Zsuzsa, bibliodráma és pszichodráma 
kiképző szupervizor, családterapeuta, mentálhigiénés szakember.



481A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

amely a bibliodráma elemeinek egy nevelési folyamatba ágyazott 
alkalmazása és a bibliodráma önálló folyamata között van. 

A ‘bibliodráma elemein’ olyan módszertani fogásokat ér-
tünk, amelyeket egy-egy csoporttal való foglalkozásban al-
kalmazhatunk azzal a céllal, hogy játékos és alkotó módon 
létesítsünk személyes kapcsolatot egy szöveggel. A biblio- 
dráma elemeit olyan folyamatokban is bevethetjük, ame-
lyek egészükben nem tekinthetők bibliodramatikusnak 
– például bibliatanulmányi héten vagy hittanórán. ‘Bib-
liodráma-alkalomnak’ nevezzük azt, ha egy sor bibliodrama-
tikus elem rendszerben egymásra épülve követi egymást.  
A ‘bibliodramatikus folyamat’ viszont [...] következetesen 
szem előtt tartja mind a csoportot, mind a szöveget, mind 
pedig a folyamatjelleget. A ‘bibliodramatikus elemekkel’ vagy 
‘bibliodráma-alkalommal’ szemben az ilyen folyamat önálló, 
nem rendelődik alá más összefüggéseknek.33

A továbbiakban nézzük meg, hogy a katekumenátus folyamatá-
ban hogyan tudja szolgálni a liturgikus katekézis céljait, ha egy-egy 
foglalkozást bibliodramatikus elemek beépítésével tervezünk meg. 
A felnőttek keresztény életbe való beavatásának rendes formája, a 
katekumenátus szorosan kapcsolódik a liturgiához. Egyrészt azért, 
mert a keresztény életbe való bevezetés központi célja a megváltás 
titkának közösségi ünneplése, és ez alapos felkészülést igényel, más-
részt magát a beavatási folyamatot szertartások, liturgiák tagolják. 
Ezek mély teológiai tartalmukkal segítik a katekumeneket hitfejlő-
désük útján.

33	 Else Natalie Warns, Hogyan dolgozzunk a bibliodráma elemeivel?, in uő. 
(szerk.), Jerikó rózsája. A bibliodráma kézikönyve, Luther Kiadó – Kálvin 
Kiadó, Budapest, 2003, 175–205 (177). 



482 Jákyné Csonta Réka

 Bibliodramatikus elemek a katekumenátus  
harmadik szakaszában

A katekumenátus harmadik szakasza közvetlenül megelőzi a szent-
ségekben való részesülés nagy eseményét. Itt a katekézis már nem 
annyira a fogalmi ismeretek megszerzésében, hanem a saját hit 
meg- és felülvizsgálatában támogatja a jelöltet. Arra bátorítja, hogy 
tartson lelkiismeret-vizsgálatot, mélyüljön el az imádságban, tapasz-
talja meg a böjt és az alamizsna értelmét, értékét. A bibliodráma 
ezen a ponton találkozások lehetőségének a megteremtésével tud-
ja az elmélyülést segíteni. Találkozást kínál a szentírási szöveggel, 
a csoporttal és az egyén saját hitével. Mindhárom nagyon fontos: 
mind az Isten (újra)teremtő szavával való találkozás, mind a befoga-
dó csoport támogató jelenlétének átélése, mind a saját megküzdött 
hit kérdéseivel való szembenézés elkerülhetetlen. 

A szakasz tartalmát, tematikáját az ’A’ liturgikus év nagyböjti 
vasárnapjainak olvasmányai adják.34 Jézus megkeresztelkedésének 
történetét érthető módon nem ebben az időszakban olvassa az egy-
ház, pedig a saját megkeresztelkedésükre (és a többi beavató szent-
ség vételére) készülő felnőttek számára páratlan megtapasztalások-
ra adhat alkalmat, ha az ezekben való részesedés előtt nem sokkal 
bevonjuk ezt a szöveget is az előkészületekbe.

A továbbiakban a konkrét gyakorlati megvalósításra hozunk pél-
dát, amelyben a bibliodráma-alkalom egy lelki nap programjának 
részét képezi. A játék központjában Jézus megkeresztelkedésének 
története áll, a Lk 3,2-3.7-17.21-22 alapján.

Fontos megjegyezni, hogy ez egy adott csoport játékának tapasz-
talatait hordozza: valószínűleg módosítást igényel egy másik kate-
kéta gyakorlatában.35 

34	 Keszeli, Alapvető kateketika, 88.
35	 A bibliodráma elemeit a legnagyobb biztonsággal egy képzés elvégzése 

után lehet alkalmazni. A tanulmány célja semmiképpen sem az, hogy bár-
kit jogosultság nélküli tevékenységre biztasson, inkább annak a bizonyí-
tása, hogy a bibliodráma módszere alkalmazható ezen a területen is. 



483A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

Lelki nap bibliodráma-elemekkel 

A reggel közös vezetett imaalkalommal indul (kísérheti hangszeres 
zene, éneklés), amely a beavató szentségek átformáló erejére mutat. 
Nem tudományos reflexió, inkább a vágyat ébreszti fel a résztvevők 
szívében a Krisztussal való élet iránt. 

A második hangsúlyos pont egy teológus előadása kettős fókus�-
szal: egyrészt a szentségkiszolgáltatás liturgiájának megismerteté-
se, másrészt a hozzá tartozó teológiai mélység feltárása. A kateku-
menek valószínűleg ismerhetik ezeket, a cél ezért inkább az, hogy 
most mindenki úgy hallgassa, hogy ez róla szól. 

A nap második felében kerül sor a hallott információk elmélyí-
tésére a bibliai szerepjátékon keresztül. Este közös szentmisével és 
agapéval zárul a program. 

A bibliodráma-alkalom szerkezete, lépései36

A történetet érdemes csoportjáték formájában megjeleníteni, fő-
leg, ha többeknek ez az első találkozása a bibliodrámával. Mert bár 
mindegyik játékformára érvényes, hogy garantálni kell az egyen-
lő aktivitást és biztonságot,37 mégis, ha sokan játszanak egyszerre, 
több lehetőség van a visszahúzódásra, esetleg egészen kis szerep 
vállalására. 

Mint mindegyik játékformának, ennek is hármas szerkezete van: 
bemelegítés, maga a játék és az integráció.38 Szólnunk kell arról, hogy 
a játékvezető a tervezési fázisban alaposan felkészül, megismeri az 
adott történet kortörténeti, egzegetikai hátterét, illetve a csoport 
ismeretében felvázol egy koncepciót arról, hogy mi az a pont, amely 
a csoport számára az itt és mostban üzenetet hordozhat. Ebben a 
történetben a fókusz a sorsfordító találkozásokon van: a találkozá-
son Jézussal és az Atyával.

36	 A játékvezetés tervét két másik vezetőtársammal, Péch Katával és Amb-
rózy Tamással készítettük.

37	 Sarkady, A bibliodráma, 29.
38	 Lásd fennebb, a bibliodráma fogalmáról.



484 Jákyné Csonta Réka

Természetesen egy másik katekéta más irányba vihetné a játé-
kot, mert mindegyik szentírási történet többféle fókuszt tesz lehető-
vé. A hangsúlyos pontot a történet szívének nevezi a szakirodalom.

A bemelegítésre azért van szükség, hogy a szereplők minél mé-
lyebben bevonódjanak a bibliodráma játékterébe, minél inkább rá-
hangolódjanak a számukra előkészített játékra. Ezért fontos, hogy 
a bemelegítésre szánt játékok, mozgásformák a történet témájára, 
üzenetére mutassanak. Ebben az esetben gondolkodhatunk olyan 
mozgásos játékban, amelyben a szereplők átélhetik a megajándéko-
zottság, elfogadottság örömét.

A bibliodráma technikái közül igen fontos a szerepbe helyező in-
terjú, amelynek során a vezető a történet szíve felől kérdezve abban 
segíti a résztvevőt, hogy minél árnyaltabban építse fel saját karak-
terét, illetve segítsen a többieknek is, hogy hogyan kapcsolódjanak 
hozzá.39 Továbbá kendők választása jelmez gyanánt, illetve a tér be-
rendezése a rendelkezésre álló egyszerű tárgyakkal mind az itt és 
mostba való belépést segítik. Ezeknek szimbolikus jelentése is van: 
amíg a szereplő magán tartja, addig a karakterrel azonosul, miután 
levetette, akkor lép ki a szerepléből. Ilyenkor rituálét is lehet alkal-
mazni, ami pusztán annyi, hogy a játékosok egymás nevét kimond-
va kiveszik egymást a szerepből. 

A bemelegítést követi a történet felolvasása. Mondanunk sem 
kell, mennyire fontos, hogy a vezető értelmezve, de nem túljátszva 
olvassa fel a szöveget, hiszen ezzel segíti vagy éppen akadályozza 
a megértést. Ezt követi a szerepek kiválasztása, amelyet még azzal 
is megtámogat a vezető, hogy a felolvasást követően kérdésekkel, 
impulzusok adásával arra biztatja a csoporttagokat, hogy kitöltsék 
a történet „üres helyeit”. Vagyis rákérdez az előzményekre, utal a 
szereplő lehetséges kapcsolatrendszerére, ráirányítja a figyelmet a 

39	 „Egyrészt szükség van arra, hogy a csoporttag bibliai szerepbeli identitá-
sát pontosan megformázza, legyen neve, kora, története, kapcsolatai. Az-
zal, hogy ezt magának is megfogalmazza, voltaképpen már a játék résztve-
vőjévé válik. Szerepbeli motivációi, tervei a többi csoporttagot is érintik, és 
befolyásolják a játékbeli történéseket. A vezető kérdéseinek másik célja a 
szerepekre vonatkozó információk nyílttá tétele, egymás tudósítása arról, 
hogy ki milyen kontextusban képzeli el a saját szerepét, így már a játék 
megkezdése előtt elindul a közös történet.” Sarkady, A bibliodráma, 38.



485A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

történetből hiányzó, de fontosnak tartott eseményekre stb. Amíg a 
kérdések, kijelentések sorakoznak, a szereplők csendben, magukban 
formálják a választott karaktert. 

Előfordulhat, hogy a szerepválasztás nem megy zökkenőmente-
sen: vagy többen is szeretnék ugyanazt a szerepet, vagy senki nem 
akarja választani. A második jellemzően az Atya vagy Jézus szere-
pétől való tartózkodás, ami a szakirodalom40 szerint igen jellemző. 
Hívő emberek ódzkodni szoktak ettől a játék elején. Törekednünk 
kell megértetnünk velük, hogy nem követünk el tiszteletlenséget, 
nem rántjuk le a szentet a profán porába azzal, hogy felvesszük a 
szerepét, hanem ellenkezőleg: közelebb kerülünk akarata megérté-
séhez, mert így át is élhetjük azt. A szerepek kiosztása után a veze-
tő még egyszer felolvassa a történetet, hogy azt a szereplők már a 
szerepükből hallják.

Mindezek után kezdődik a tulajdonképpeni játék, amihez a ve-
zető megadja a kiindulási pontot, az időt és a helyszínt.41 Ettől a 
pillanattól elkezd élni a történet, elkezd történni a játék. A vezető 
bármennyire gondosan felkészült is, egy-egy gesztus vagy dialógus 
hirtelen teljesen más irányba viheti az eseményeket. És ennek sza-
bad megtörténnie, mert a bibliodrámában nem a szöveg reprodukci-
ója történik, hanem a történet megjelenítése.42 A vezető figyelemmel 
kíséri a játékot, de direkt módon csak akkor avatkozik be, ha elakad-
nak az interakciók, és tovább kell lendíteni a játékot, illetve ha a 
több helyszínen elindult játék egyik helyszínen nagyon besűrűsödik, 
akkor arra a helyszínre helyezi a reflektort.

A játék a vezető által adott jelre ér véget, jellemzően akkor, ha 
az elért egy érzelmi – dramaturgiai – csúcsot. (Ez nem biztos, hogy 
egybeesik a történet végével.) A leállítás pillanatában a vezető egy-
egy érzés megfogalmazását kéri a játékosoktól, hogy a pillanat még 
mélyebb lehessen (de semmiképpen nem részletes reflexiót). 

40	 Uo. 43. 
41	 Uo. 30.
42	 Thoma László, Bibliodráma a katechézisben, Magyar Református Nevelés: 

református pedagógiai folyóirat, 17.2 (2020) 22–31. https://refpedi.hu/katec-
hetikai-szolgaltatasok/egyeb_segedanyagok/.



486 Jákyné Csonta Réka

 A szerepből való kilépést az integráció követi, ahol mindenki le-
hetőséget kap olyan mélységben elhelyezni tapasztalatait saját éle-
te kontextusában, amennyire szeretné, illetve amennyire a csoport 
bizalmi légköre megengedi. Ha katekumenek és befogadócsoportjuk 
számára tervezzük, számíthatunk rá, hogy az egymást régóta isme-
rő és támogató emberek mély megélésekről fognak beszámolni. 

A Jézus megkeresztelkedésének történetét  
megjelenítő játék bemutatása

Miután a 19–23 éves fiatalokból álló csoport kapott egy kis ízelítőt 
abból, hogy mire számíthat (ismerkedőkör), elkezdtük a csoportjáté-
kot a bemelegítő játékkal. Itt az ajándék elfogadása, a megajándéko-
zottság átélése, az ajándékozóval való találkozás volt a fókuszban.

Felolvastam a megkeresztelkedés történetét és felkínáltam a 
szereplehetőségeket (az Atya, Keresztelő, Jézus, katonák, vámosok, 
nép). Nagy meglepetésemre az Atya szerepét az a csoporttag vá-
lasztotta (elsőre!), aki egyébként elég nehezen teremt kapcsolatot, 
nem mutat érzelmeket, vontatottan beszél, láthatóan jobban szeret 
egyedül lenni, mint csoportban. Jézus szerepe nehezen talált gaz-
dára, de némi biztatás után sikerült kiosztani. További meglepetés 
volt, hogy valaki egy Jordán-parti fa akart lenni – természetesen 
megkapta a lehetőséget.

A beöltözés utáni interjúkat már sokkal oldottabb hangulatban 
folytattuk, megjelent a humor is, a játékosok egyre bátrabban azo-
nosultak a szerepükkel, és alakították azt személyiségüknek meg-
felelően. 

A játékot alapvetően három dolog határozta meg: az Atya mar-
káns jelenléte, a Keresztelő bizonytalankodása és Jézus késlekedése. 

Számítottam rá, hogy kezdő csoporttal dolgozva néhányszor ki 
kell jelölnöm majd a fókuszt, illetve tovább kell lendítenem a játékot. 
Első alkalommal azért került rá sor, mert a katonák és a nép nem 
akarták megérteni Keresztelő felhívását, és csak toporogtak, de nem 
állt szándékukban megváltoztatni az életüket, megkeresztelkedni.  
A katona szeretett volna Jézussal találkozni, de Jézus bátortalan 



487A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

volt, nem ismerte fel a küldetését. Megállítottam a játékot, megkér-
deztem a terveiről, céljairól, illetve bátorítottam, hogy sokan várnak 
rá, merjen találkozni velük.

A történetnek az általam kijelölt, tervezett szíve máshol kezdett 
dobogni, nem a találkozásokban. János szavai elégtelenek voltak, 
nem hatoltak át a katonák és a vámosok világnézetén, pusztán a 
nép (egy személy játszotta) keresztelkedett meg. Személyiségéből 
áradó finomsága, tudományos érdeklődése egy, az emberek belátá-
sában bízó, visszafogott János-karaktert alakított, aki nemhogy vi-
perák fajzatának nem nevezte a tömeget, de egyenesen kérlelte őket 
a megtérésre. Az Atya játéka viszont igazi katarzisélményt adott a 
játékostársaknak és nekem is. Végig jelen volt, kísérte a Keresztelőt, 
aztán Jézust is – valami alapvető biztonságélményt adott a társai-
nak. Egyértelműen az ő karaktere határozta meg a játékot: bátorí-
totta Jézust, emlékeztette küldetésére. Szemmel láthatólag jól érezte 
magát a szerepében. 	

Figyelmet érdemlő mozzanat, hogy egyik csoporttag a Jordán 
partján álló fűzfa szerepét választotta. Nem volt sok interakcióban 
része, a szereplők (tapasztalatlan, de egymást ismerő csoporttagok) 
nem vettek róla tudomást. A történet csúcspontján, amikor az Atya 
szózata elhangzott, drámai dolog történt vele: a fűzfa kidőlt. Az in-
tegrációs körben azt jelezte vissza, hogy úgy érezte, új életet kapott. 
A csoport megrendülten hallgatta. 

Azt gondolhatnánk, hogy ez egy sikertelen játék volt, mert a sze-
replők nem azt tették, amit kellett, eltértek a történettől. Ez viszont 
félreértés, hiszen csak ismételni lehet, hogy itt nem megtanult szö-
veget és mozdulatokat tesznek befogadhatóvá a kívülálló számá-
ra a játékosok, hanem belépnek egy különös erőtérbe, amelyet az 
egymással és a Szentírás szavával való interakciókat hoznak létre. 
Ahogy Thoma László fogalmaz: „Az ’itt és most’-ban szabadság van 
arra, hogy egy történet máshogy érjen véget, más legyen a tartalma, 
mert az ’itt és most’-ban ez így tud megszületni. Ez nem azt jelenti, 
hogy átírjuk a Bibliát, hiszen a játék mindig játék marad. Az ’itt és 



488 Jákyné Csonta Réka

most’ a mi valóságunk, megértésünk, értelmezésünk, amiben his�-
szük, hogy Isten belép, jelen van a Szentlélek által.”43

A fenti igazságot alátámaszthatja egy másik János-karakter já-
téka, aki a teljes ellentétét formálta meg a fentinek: egy pattogó, 
instruáló, vehemens Jánost, aki viszont nem félelmetes volt, inkább 
szeretetteljesen akaratos. A végeredmény pedig ugyanaz lett, mint 
a másik esetben: mindenki az élete közepén találta magát.44

Az integrációban nagyon mély megélésekről számoltak be a cso-
porttagok. Szántam rá időt, hogy mindhárom kört külön végigjárjuk 
(Miért választottad a szerepet? Mit éltél meg a szerepedben? Hogyan 
kapcsolódik ez az életedhez?), mert azt szerettem volna, hogy legyen 
lehetőség minél részletesebben reflektálni arra, ami történt. Mind-
annyian megfogalmazták a szerepválasztásuk aktualitását, illetve 
azt is, hogy ezek a megélések hogyan tudják továbblendíteni őket az 
életük kisebb-nagyobb elakadásain.

Hogyan segítheti a bibliodráma a katekument  
a hitfejlődésben?

Thoma László a bibliodráma helyét keresve a katekézisben alkal-
mazhatóságának pozitívumait is megfogalmazta.45 Elsősorban ifjú-
sági csoportok, (középiskolás) fiatalok katekézisét veszi alapul, de 
meglátásait (fiatal) felnőttek hitfejlődésének kísérésébe is beépíthet-
jük. A továbbiakban az ő meglátásait értelmezzük a katekumenátus 
kontextusában.

Egyrészt a katekumen egy hosszú tanulási folyamatban, amely 
bőven tartalmaz hitismereteket, megtapasztalja a szentírási szöveg-
gel való tapasztalati találkozás síkját. Az oktató-nevelő tevékeny-
ség gyakran túlságosan elméleti, a pontos, szakszerű információ 

43	 Thoma, Bibliodráma, https://refpedi.hu/katechetikai-szolgaltatasok/egyeb_ 
segedanyagok/. 

44	 Marlok Zsuzsa szóbeli közlése, elhangzott az idézett szerepjáték-vezetői 
képzésen.

45	 Thoma, Bibliodráma, https://refpedi.hu/katechetikai-szolgaltatasok/
egyeb_segedanyagok/.



489A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

átadására összpontosít. Ez elengedhetetlen ugyan,46 de nem szabad 
elfelejtenünk, hogy Jézus az embert saját tapasztalatain keresztül 
kereste és szólította meg, a tapasztalatok talaján váltak értelmez-
hetővé tanításai.47

A korábban idézett „itt és most” élménye aktualizálja az öröm-
hírt: Isten most szól, hozzám szól, nekem mondja, hogy ne félj, mert 
megváltottalak, hogy ez az én szeretett fiam. Vagyis a bibliodráma 
képes felerősíteni a katekézis kérügmatikus dimenzióját.48 Továbbá 
azáltal, hogy kontextust tud teremteni a meglevő hit felülvizsgála-
tához, a felnőttek katekézisének hatékony eszközévé válhat. A fel-
nőttek katekézisének fő törekvése ugyanis, hogy azáltal idézzen elő 
változást a résztvevő gondolkodásában, hogy provokálja meglévő 
hitét. Ez pedig elengedhetetlen ahhoz, hogy a tévedéseket korrigálni 
lehessen, a helytelen gyakorlatot pedig megváltoztatni.49

Összegzés

 Története folyamán az egyház állandóan kereste az evangélium 
közvetítésének hogyanját. A módszerek változtak, de mindig azzal 
a szándékkal, hogy az evangelizáció minél hatékonyabb lehessen.  
A II. vatikáni zsinat utáni megújulás a lelkipásztorkodásban is szá-
mos újdonságot hozott. A vizsgált téma szempontjából ezek egyik 
legfontosabbika az az antropológiai fordulat, amely hozzájárult 
ahhoz, hogy a katekézis az átadandó hitismeretek mellett annak 
alanyára, a hitfejlődés útját járó emberre is figyeljen, hogy módsze-
reiben alkalmazkodjon hozzá.50

A bibliodráma egy lehet ezen alkalmazkodó módszerek kö-
zül. Azáltal, hogy meglepő találkozásokban részesíti a résztvevőt 

46	 Lásd a KEK katekézisfogalmát, A Katolikus Egyház Katekizmusa, Szent Ist-
ván Társulat, Budapest, 2002, 4–7.

47	 KD 199–200.
48	 Vö. KD 57.
49	 Keszeli, Felnőttek katekézise [FK]. Módszertani alapok. Kézirat, Szege-

di Hittudományi Főiskola, Szeged, 2001, 23–24, https://doksi.net/hu/get.
php?lid=3504. 

50	 Keszeli, Alapvető kateketika, 12.



490 Jákyné Csonta Réka

(esetünkben a katekument), hitének felülvizsgálatára is hívja. Arra 
készteti, hogy válaszoljon a hívásra, vizsgálja meg életének rossz 
döntéseit, és merjen belesimulni – tapasztalati síkon is – az Úr öle-
lésébe.

Bibliográfia/Bibliography

A Katolikus Egyház Katekizmusa, Szent István Társulat, Budapest, 
2002.

A Klérus Kongregációja, A katekézis általános direktóriuma, Szent Ist-
ván Társulat, Budapest, 1998.

Magyar kateketikai Direktórium, Szent István Társulat, Budapest, 
2000.

Új Evangelizáció Pápai Tanácsa: A Katekézis Direktóriuma, Szent 
István Társulat, Budapest, 2022.

Bodó Márta, Egyház és színház. A liturgikus dráma ás misztériumjá-
ték drámaelméleti alapjai, Verbum, Kolozsvár, 2012.

Fogassy Judit, A katekumenátus kézikönyve, Szent István Társulat, 
Budapest, 2005.

Keszeli Sándor, Alapvető kateketika. Bevezetés a katekézis elméleti 
alapjaiba katekétáknak, Szeged, 2006. (http://www.gff-szeged.hu/
konyvtar/filestore/downloads/konyvtar/keszeli/alapveto_kate-
ketika.pdf, letöltve: 2024.07.19.)

Keszeli Sándor, Felnőttek katekézise [FK]. Módszertani alapok. Kéz-
irat, Szegedi Hittudományi Főiskola, Szeged, 2001. https://doksi.
net/hu/get.php?lid=3504. 

Kocsis Tünde, Fénynek lenni, sónak lenni. Ízelítő a bibliodráma vi-
lágából, Művelődés 69.10 (2016) 12–14; https://muvelodes.net/szin-
pad/fenynek-lenni-sonak-lenni.

Magyar Katolikus Püspöki Kar, Felnőttek beavatása a keresztény élet-
be. Felnőttek katekumenátusa (FK). Magyar viszonyokra alkalma-
zott változat, Budapest, 1999.

Sarkady Kamilla, A bibliodráma módszertana, in uő, Nyáry Péter 
(szerk.), Bibliodráma, Harmat, Budapest, 2008.



491A bibliodráma módszere a katekumenek liturgikus katekézisében 

Sarkady Kamilla, Nyáry Péter: „Színről színre” – a bibliodrámáról, in 
Simon P. Györgyi (szerk.), Ligetünk – Pszichodráma a gyakorlatban 
VI., Animula, Budapest, 2001. Vö. https://www.pszichodrama.hu/
bibliodrama-2/ (letöltés ideje: 2024. 09. 12.).

Stangier, Klaus-Werner, Itt és most. Bibliodráma a liturgia és pszi-
chodráma vonzásában, Egyházfórum – Magyar Bibliodráma 
Egyesület, Budapest, 2003.

Thoma László, Bibliodráma a katechézisben, Magyar Református Ne-
velés: református pedagógiai folyóirat, 17.2 (2020) 22–31. https://
refpedi.hu/katechetikai-szolgaltatasok/egyeb_segedanyagok/

Warns, Else Natalie, Hogyan dolgozzunk a bibliodráma elemeivel?, 
in uő (szerk.), Jerikó rózsája. A bibliodráma kézikönyve, Luther Ki-
adó – Kálvin Kiadó, Budapest, 2003, 175–205.





Kitekintés:  
egyházi gyakorlat





DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.28

Aktív részvétel az egyház életében. 
Az Erdélyi Római Katolikus Státus 

újjászervezése az 1989–90-es 
változások után 

HOLLÓ LÁSZLÓ

Babeș–Bolyai Tudományegyetem,  
Római Katolikus Teológia Kar, Kolozsvár (RO)

hollo.laszlo@ubbcluj.ro

Nóda Mózes professzor kollégának, akinek 65. születésnapjára egy 
– a jelen tanulmányt is magába foglaló – kötettel tisztelgünk, egyik 
központi kutatási témája a liturgiában, a szentmisén, a szentségek 
vételében, a zsolozsmában és a szent idők megünneplésében meg-
valósuló „participatio actuosa”. Különösen a teológiai disszertációjá-
val kezdte és a további kutatómunkájával kívánta az aktív részvétel 
tényleges jelentését annak leszűkítő „lelki részvétel” értelmezéséből 
kibontani és az egyházi gyakorlat számára felmutatni.

Az Erdélyi Egyházmegye, mára Gyulafehérvári Főegyházme-
gye életében a 17. század óta gyakorlat volt a klerikusoknak és a 
világiaknak az egyházban a liturgián és a templom épületén kívül 
megvalósuló közös aktív részvétele. Ez az Erdélyi Római Katolikus 
Státus intézményében öltött testet, melyben a világi keresztények és 
klerikusok a világegyházban alig tapasztalt módon közösen vettek 



496 Holló László

részt az egyház oktatási, nevelési, szociális és gazdasági életében.1 
A kommunista hatalom a klerikus–laikus közös aktivitást ellehe-
tetlenítette. Jelen tanulmányunkban a kommunizmus bukása után 
elinduló újjászerveződés rögös útját mutatjuk be.

Az 1989–90-es kelet-európai társadalmi változások a térségben, 
így Romániában is lehetővé tették a kommunista diktatúrák ide-
jén leépített egyházi intézményrendszer fokozatos helyreállítását. 
Miután a romániai római katolikus egyház a kommunista uralom 
1948-as berendezkedését követően a kommunizmus éveit törvényen 
kívüli állapotban vészelte át,2 ekkor a társadalmi beágyazottsága 
gyökeresen megváltozott.

Az Erdélyi Római Katolikus Státus, mint katolikus autonómia, a 
reformációt követően fokozatosan alakult ki a püspök nélkül ma-
radt Erdélyi Egyházmegye területén. Első említése 1615-ből való.3  
A szükség szülte, és ezért nem a kánonjog, hanem a szokásjog alap-
ján nyerte jogi megalapozását, és mint ilyen egyedülálló a katolikus 
világegyházban. Hivatása kezdettől fogva az, hogy klerikusokból 
és laikusokból álló intézményként az egyház érdekeinek képvise-
letében tevékenykedjen. Kezdetben a katolikus felekezeti érdek vé-
delmével az erdélyi katolicizmus túlélését, később a katolikus fele-
kezeti oktatás és szociális intézmények működtetésével, valamint 

1	 Vö. Holló László, Civil és egyházi világ összefonódása, Civil Fórum 10.3 
(2009) 17–19.

2	 A katolikus egyház az állammal folytatott tárgyalások során válaszút elé 
került, „vagy elszakad Rómától, vagy törvényen kívül kerül. Így követke-
zett be – minden jó szándékú próbálkozás ellenére –, hogy míg a többi 14 
jóváhagyott vallásfelekezet Romániában megkapta szervezeti és műkö-
dési szabályzata minisztériumi jóváhagyását, addig a katolikus egyház 
nem, mert hivatalos vezetői nem voltak hajlandók elfogadni a hatóságok 
által diktált és a vallásszabadságot sértő működési statútumot, inkább 
vállalták a meghurcoltatást.” Marton József, A katolikus egyház helyzete 
a kommunizmus idején Erdélyben, különös tekintettel a püspökökre, Ke-
resztény Szó 21.3 (2010) 22–26.

3	 Vö. Szilágyi Sándor, [Az erdélyi cath. autonomia keletkezéséről], Nemzet 
1889. május 23., 2418 (141), 2.; Albert András, Egyházi autonómiatörekvé-
sek a 17. század végi Erdélyben, Jog – Állam – Politika, 5.3 (2013) 45–56 (45).



497Aktív részvétel az egyház életében

plébániák támogatásával a katolikus hitélet megújítását szolgálta.4 
A Szentszék és a román kormány között 1932-ben kötött egyezmény, 
illetve közismertebb néven Accord5 által a korábban mindig féltőn 
óvott autonóm jellegét elveszítve Egyházmegyei Tanács néven át-
alakult. Miután 1948-ban a kommunista hatalom a vagyonát álla-
mosította, Márton Áron püspök további rendelkezésig ügyintézését 
saját hatáskörbe vonta.6

Az Egyházmegyei Tanács újraindítását az 1989–90-es megválto-
zott társadalmi és politikai körülmények között Bálint Lajos püspök 
kezdeményezte. Ezzel egy hosszú folyamat vette kezdetét, mely ti-
zennégy év után, az Erdélyi Római Katolikus Státus Alapítványnak 
az állami törvények szerinti jogszerű bejegyeztetésével 2005. no-
vember 25-én ért véget. Tanulmányomban az újjáalakulás útkeresé-
sének nehézségeit kívánom bemutatni.

Bálint Lajos érsek 1991. február 11-én határozatban rendelte el a 
„gyulafehérvári róm. kat. Egyházmegyei Tanács tevékenységének 

4	 A Státus történetével kapcsolatban lásd: Holló László, A világiak által „ve-
zetett” egyházmegye. Az Erdélyi Római Katolikus Státus társadalmi jelentő-
sége I., Kolozsvári Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 2009.

5	 Accord concernant l’interprétation de l’art. IX du concordat du 10 mai 1927 
entre le Saint-Siège et le Gouvernement roumain. Francia eredeti és ma-
gyar fordításban kiadva in I. Kultusztörvény. II. Konkordátum és Római 
egyezmény. III. Egyházmegyei Tanács ügyviteli szabályzata (a továbbiakban 
KKE/II), Minerva, Cluj, 1937, II/19–32.

6	 Márton Áron püspök attól tartott, hogy egyfelől a Tanács egyházhű tagjai 
közreműködésük folytán üldöztetésnek lehetnek kitéve, másfelől a hivata-
luk okán olyan „katolikusok” válhatnak a Státus tagjává, akik a helyzetü-
ket felhasználhatják az állam Róma-ellenes tervei, illetve a nemzetegyház 
kivitelezésében. Hogy ez utóbbi félelme nem volt alaptalan, nemsokára 
nyilvánvalóvá vált, amikor röviddel bebörtönzése után, 1951. március 31-
én a Román Népköztársaság Nagy Nemzetgyűlésének Elnöksége a szerve-
zési és működési szabályzat jóváhagyásával maga hozta létre a Statusul 
Romano-Catolic din Republica Populară Română (Román Népköztársaság-
beli Római Katolikus Státus) intézményét. A kommunista hatalom ettől az 
általa létrehozott Státus intézményétől egy, a saját felügyelete alatt álló, 
Rómától független, nemzeti egyház létrehozását remélte, ami azonban a 
papság Róma-hűsége miatt nem valósult meg. Vö. A Római Katolikus Stá-
tus kolozsvári közgyűlése, Kiadja a Római Katolikus Státus Igazgatótanács, 
Kolozsvár, 1951. 



498 Holló László

jogfolytonossági alapon történő újraindítását”.7 Ugyancsak elrendel-
te a közgyűlés későbbi összehívását, igazgatótanács kinevezését, a 
tevékenység megszervezését és a szabályzatnak a kor követelmé-
nyei szerinti kidolgozását. Úgy tűnt, minden ott folytatódhat, ahol 
1948 augusztusában abbamaradt.

A Státus – Egyházmegyei Tanács  
1991. március 9-i és április 8-i alakuló gyűlése

A püspök március 1-jei keltezéssel nyolc-nyolc egyházi és világi 
személyt hívott meg március 9-re a gyulafehérvári püspöki palo-
ta tanácstermébe az Egyházmegyei Tanács ideiglenes igazgatóta-
nácsának alakuló gyűlésére. A meghívóval együtt megküldött egy 
rövid tanulmányt a Tanács történetéről, valamint egy szervezeti 
szabályzattervezetet tudomásulvétel és esetleges módosításra irá-
nyuló javaslattétel végett. A klerikus meghívottak az egyházmegye 
felső vezetéséből, illetve a főesperesek közül kerültek ki. A laikusok 
esetében a kiválasztás esetleges volt.8

Az ideiglenes igazgatótanács alakuló gyűlését a következő sza-
vakkal kezdte a püspök: „Kedves Testvéreim Krisztusban! Testvé-
reimnek mondom, mert világi hívek és papok együtt alkotjuk az 

7	 Gyulafehérvári Érseki Levéltár. Püspöki iratok (a továbbiakban GYÉLPI), 
2561. d. 5. csomó 510/1991: Határozat az Egyházmegyei Tanács újraindítá-
sáról.

8	 Ez azért említésre méltó, mert mind a történelmi Státus, mind pedig az 
1932. évi Accord által Egyházmegyei Tanáccsá átkeresztelt tanács köz-
gyűlési tagsága a mindenkori szabályzatok szerint megállapított algorit-
mus szerint szerveződött. A főbb klerikusok mellett az egyházmegyéhez 
tartozó patrónusokból, valamint a gazdasági és jogi-politikai felső vezetés, 
illetve az oktatás vezéregyéniségeiből állt. A Státus 1873. évi újjászerve-
zésétől kezdődően a közgyűlés és az igazgatótanács, de az Egyházmegyei 
Tanács esetén is az igazgatótanács mindig szigorúan 1/3 egyházi és 2/3 
világi krisztushívőből állt. Az Egyházmegyei Tanács szabályzatát maga a 
Szentszék állapította meg az Accord integráns részeként. Vö. A Gyulafehér-
vári Latin Szertartású Katholikus Egyházmegye Tanácsának szabályzata, 
XV. Szakasz, KKE/II. 31.



499Aktív részvétel az egyház életében

egyházban Krisztus titokzatos testét.”9 Nyilvánvalóan a II. vatikáni 
zsinat által ihletett szavak ezek, bár a Státusban a klerikusok és lai-
kusok egyenlősége négy évszázaddal előzte meg a zsinatot.

A gyűlést jól átgondolt módon szervezték meg. A Veni Sancte 
szentmise, a Szentlélek segítségül hívása és a püspök köszöntője 
után Páll Gyula világi elnökségre felkért nyugalmazott ügyész egy 
programbeszédben az Egyházmegyei Tanács jogi helyzetét körvo-
nalazta, ami „egy hosszú történelmi fejlődés nyomán kialakult egy-
házi, erkölcsi és közjogi személy”.10 A titkári feladatokkal megbízott 
Jakab Gábor kolozsvár-kerekdombi plébános röviden ismertette az 
1948-as felfüggesztés utáni történeti eseményeket. Dr. Jakab Antal 
nyugalmazott püspök mint a Tanács korabeli történetének tanúja 
ezzel egybehangzóan osztotta meg tapasztalatait: „Az állami ható-
ságok arra törekedtek, hogy egy Rómától független nemzeti egyhá-
zat létesítsenek.”11 Ezt követően Csató Béla püspöki helynök a II. va-
tikáni zsinatnak a világi hívek apostolkodásáról szóló Apostolicam 
Actuositatem kezdetű dekrétuma és Szent II. János Pál pápa Chris-
tifideles Laici szinódus utáni apostoli buzdítása alapján tartott rövid 
teológiai útmutatást. Újólag kihangsúlyozást nyert, hogy a laikus 
híveknek az egyház életébe való aktív bekapcsolása tekintetében a 
Státus évszázadokkal megelőzte korát. 

A továbbiakban Páll Gyula világi elnök a gyakorlati tennivalókat 
ismertette. A különböző feladatkörök betöltésére szakbizottságok 
felállítását javasolta. Eszerint a gazdasági bizottság feladata lenne 
a Státus gazdasági helyzetének felmérése, minden ingó és ingatlan, 
a földtörvény alapján visszakapható vagyon felkutatása.12 A tanügyi 

9	 GYÉLPI, 2561. d. 5. csomó 510/1991: Az Egyházmegyei Tanács 1991. március 
9-én tartott alakuló gyűlésének jegyzőkönyve.

10	 Uo.
11	 Uo.
12	 Az 1948-as államosítást követően a korábban kezelt mintegy 70 ingatlant 

(ezek közül hét Státus-főgimnáziumot) az Egyházmegyei Tanács elveszí-
tette. Az egyház birtokába, illetve használatába egyetlen ingatlan, egy 
kolozsvári belvárosi palota került vissza. Ennek története is rendkívül 
érdekes. Miután az állami hatóságok különböző ráhatással elérték, hogy 
néhány klerikus és laikus 1951. március 15-re Kolozsvárra „Státusgyű-
lést” hívjon össze, és kezdeményezze a Romániai Római Katolikus Státus 



500 Holló László

bizottság feladata lenne az egyházi iskolák számbavétele, dokumen-
tumaik felkutatása, valamint monográfiák elkészítése. Ugyancsak 
sürgető feladata az iskolák visszaszerzésének előkészítése. A jog-
ügyi bizottság munkaköre a működési szabályzat véglegesítése, a 
Szentszék és a román kormány általi elismertetése, illetve – szükség 
esetén – bejegyeztetése. A tervezet szerint az ügyigazgatási bizott-
ság hatáskörébe tartozna a Státus régi irattárának felkutatása és 
visszaállítása, az új igazgatási felépítés megtervezése. A szervező-
bizottság feladata lenne, hogy a különböző szakterületeken jól felké-
szült szakembereket kutasson fel, a státustagságra javaslatot tegyen 
és a választásokat előkészítse.

Miután a javaslat elfogadást nyert, a püspök kérte a tagságot a 
szakbizottságokba való munkavállalásra. A jelenlévők magukon kí-
vül további alkalmasnak tartott klerikusok és laikusok személyére 
is javaslatot tettek.

Jakab Gábor kérésre vállalta, hogy a Kolozsváron a Szent Mi-
hály-plébánia adminisztrálásában lévő hajdani ingatlanban meg-
szervezi az Egyházmegyei Tanács irodáját, és alkalmas alkalmazot-
takról is gondoskodik. Ezzel kapcsolatban bontakozott ki egy olyan 
eszmecsere, amely hosszú időre megpecsételte a „jogfolytonossági 
alapon” újraindított Egyházmegyei Tanács sorsát. Két egymással 
szembenálló álláspont körvonalazódott. Egyesek, főként a laikusok 
közül a román jogrendben való elismertetés szükségességét képvi-
selték, míg a klerikusok ezzel szemben a törvényes működést a jog-
folytonosság hangsúlyozásával látták megalapozottnak. Végül ez 
utóbbi álláspont nyert megerősítést.

A továbbiakban Páll Gyula világi elnök pontról pontra felolvasta 
a szabályzattervezetet, amit kisebb módosításokkal elfogadott az 

megalapítását, a Román Népköztársaság Nagy Nemzetgyűlésének elnök-
sége a 83/1951. március 31-i számú dekrétummal jóváhagyta az újonnan 
alapított Státus szervezési és működési szabályzatát. Ez a békepapi kez-
deményezés visszakapott az államosított egyházi vagyonból tizenkét 
épületet Kolozsváron. Mivel a mozgalom nem teljesítette a hozzá fűzött 
reményeket, végül is ezek közül egy maradt a kommunista Státus birtoká-
ban. Ennek intézését – miután 1986-ban az intézményhez köthető utolsó 
személy, a titkár is lemondott – a püspök 1986. november 10-i 2431. szám 
alatt kelt levelével a kolozsvári Szent Mihály-plébániára bízta.



501Aktív részvétel az egyház életében

ideiglenes igazgatótanács. Ez alapvetően a korábbi Státus, illetve 
főként az Egyházmegyei Tanács szabályzatának a korszerűsített 
változata volt.

Az elnöklő püspök a gyűlés befejezéseként szóban meghívta a 
tagokat a következő, április 8-án délelőtt 10 órakor ugyancsak a püs-
pöki székhelyen tartandó gyűlésre. Erre a jegyzőkönyv tanúsága 
szerint az első gyűlés résztvevőin kívül további egy-egy klerikus és 
világi tag is meghívást kapott.13

Első napirendi pontként felolvasták az előző gyűlés jegyzőköny-
vét. A javak feltérképezése kapcsán kifejtésre került, hogy az ér-
vényben lévő földtörvény a nagybirtokok visszaszolgáltatására nem 
tér ki. A kormányhoz intézett memorandummal lehetne kérni az 
egyházi birtokviszonyok rendezését. Addig is a plébánosok segítsé-
gével a megyei kataszteri, illetve községi hivataloknál lévő nyilván-
tartásokból kellene a pontos helyzetet tisztázni. Elhangzott javaslat 
arra vonatkozóan is, hogy a tanügyi bizottságnak fel kellene mérnie 
az ingatlanok pontos értékét, és hogy mennyi befektetést igényelné-
nek, illetve hogy meg kellene határozni a konkrét szükséget, hogy 
csak azt kérje vissza a Tanács, amire szüksége van, a többire kér-
jen kártérítést. A bizottság a döntés érdekében elkészít egy legalább 
hozzávetőleges felértékelést.

A világi elnök ismertette az előző gyűlés javaslatai által kiegé-
szített szabályzat pontos szövegét. Ismét paragrafusról paragrafusra 
felolvasta, hogy a szöveg minél tökéletesebb lehessen. Ezt követően 
a tanács úgy döntött, hogy Márton Áron püspök dekrétumát, Bálint 
Lajos határozatát, valamint a statútum szövegét olasz fordításban 
megküldik a Szentszéknek. A Vallásügyi Államtitkárságnak csak a 
szabályzat módosítását jelentik be.

A következő gyűlés időpontjával kapcsolatban megállapítják, 
hogy arra „egyhamar nem kerülhet sor a különböző elfoglaltságok 
miatt”.14 Ezzel a megjegyzéssel a levéltár tanúsága szerint tíz évre 
lezárult a nagy lendülettel elindított Egyházmegyei Tanács ügyinté-
zése. Időközben volt ugyan néhány szórványos levélváltás, főként a 

13	 GYÉLPI, 2561. d. 5. csomó 510/1991: Az Egyházmegyei Tanács 1991. április 
8-án tartott gyűlésének jegyzőkönyve.

14	 Uo.



502 Holló László

kolozsvári ingatlan egy-egy lakrészével kapcsolatban, és az időköz-
ben lemondott Jakab Gábor titkár helyére dr. Czirják Árpád kapott 
titkári kinevezést,15 de lényeges előrelépés a Státus – Egyházmegyei 
Tanács ügyében nem történt. Igaz, az iskolaépületek és a nagybir-
tokok visszaszolgáltatására vonatkozó törvényi keret kidolgozása 
állami részről is elhúzódott.

A lefordított dokumentumokat a következő év július 3-án 
1542/1992. szám alatt továbbította a püspökség az apostoli nunciu-
son keresztül a Szentszéknek.16 John Bukovsky nuncius július 15-én 
880/1992. szám alatt egy lakonikus leiratban megköszönte a „küldött 
dokumentációt”.17 Sajnos a bejelentés megtörtént ugyan, de nem kö-
vette kérés az egyházmegye részéről, hogy a Vatikán képviseletében 
az 1932-es Accord alapján jelezze a román kormány fele az Egyház-
megyei Tanács újjáalakulását.

Az 1993-as évből a továbbiakban az Egyházmegyei Tanáccsal 
kapcsolatban a Gyulafehérvári Érseki Levéltárban már csak a „stá-
tusi javak tulajdonjogáról vélekedő román újságcikkeket”18 olvasha-
tunk, de további ügyintézésről forrásokat nem találunk.

Legközelebb 1998-ban, a papi szenátuson merül fel ismét az Egy-
házmegyei Tanács ügye. Erre hivatkozik dr. Czirják Árpád érseki 
helynök, kolozsvári főesperes-plébános egy, az érseknek címzett 
levelében, hogy a „jelenlévők sajnálattal állapították meg, hogy a 
Státus újraindítása óta érdemben nem történt semmi”. Ugyanakkor 
megjegyzi, hogy „meglepő, hogy a főpásztor kérésére senki nem 
vállalta a Státus ügyeinek intézését”.19 Felajánlja, hogy felvállalja 
az ügyintézést, felállítja a kolozsvári irodát, amennyiben elnöki 

15	 GYÉLPI, 2645. d. 5. csomó 798/1998: Az Egyházmegyei Tanács helyzete: Czir-
ják Árpád titkári kinevezése 510/1991. szám alatt.

16	 GYÉLPI, 2573. d. 5. csomó 1542/1992: Egyházmegyei Tanács (Státus) újrain-
dítását a Szentszéknek bejelentjük.

17	 Vö. uo.
18	 GYÉLPI, 2585. d. 5. csomó 2792/1992: Státusi javak tulajdonjogáról vélekedő 

román újságcikkek.
19	 Gyulafehérvári Érseki Levéltár, Érseki Hivatal Iratai, (a továbbiakban GYÉ-

LÉHI) 2645. d. 5. csomó 978/1998: Egyházmegyei Tanács helyzete.



503Aktív részvétel az egyház életében

megbízást kap.20 Az érsek postafordultával felkérte, hogy „a már ki-
nevezett tagokkal konzultálva, tegyen javaslatot új és alkalmas ta-
gok kinevezésére és egy minél előbbi státusgyűlés összehívására”.21

A megbízás szerinti eljárás nem történt meg, de mivel felmerült, 
hogy a kolozsvári esperes-plébános által kezelt kolozsvári, Szent-
egyház (Iuliu Maniu) utcai hajdani Státus-ingatlan kezelése alkalma-
sabban történne az érsekség gazdasági igazgatósága felügyeletével, 
az érsekség adminisztrátort alkalmazott, és az ingatlan kezelését 
rendkívül határozott leiratban saját hatáskörbe vonta.22 

A Státus – Egyházmegyei Tanács  
2001. május 21-i alakuló gyűlése

A levéltárban a következő Egyházmegyei Tanácsot érintő ügyirat 
a 2001. május 5-én keltezett harminc meghívó, melyben Jakubinyi 
György érsek május 21-re újólag összehívja „az ideiglenes Igazga-
tó Tanácsot, más alkalmas személyekkel együtt […] Erre azért van 
haladéktalanul szükség, mert a 10/2021-es törvény lehetőséget biz-
tosít a státusi ingatlanok visszaigénylésére. Ez a határidő folyó év 
augusztus 8-val lejár. Addig kell intézni a törvényes bejegyzést és a 
jogi személyiség megszerzését.”23

2001. május 21-én az érsek, az általános helynök és a jogtaná-
csos, valamint hét egyházi és öt világi ideiglenes igazgatótanácsos, 

20	 Itt meg kell jegyeznünk, hogy Czirják Árpád részéről egy kissé mondva-
csináltnak tűnnek a felvetések, hiszen 1991. november 18-án, Jakab Gábor 
titkár lemondása után – amint a levélben maga is megjegyzi – már titkári 
megbízást kapott, és bár igaz, hogy nem titkári feladat volt, de Jakab Gá-
bor mint kolozsvári illetőségű vállalta a maga idejében a kolozsvári iroda 
megszervezését, amit Czirják Árpádnak a megbízás átvételével lehetett, 
illetve kellett volna továbbvinnie.

21	 GYÉLÉHI, 2645. d. 2. csomó 978/1998: Jakubinyi György érsek levele Czirják 
Árpádnak.

22	 GYÉLÉHI, 2695. d. 2. csomó 2219/2001: A Főhatóság 918/1998. sz. leirata  
Dr. Czirják Árpád érseki helynök, kanonok, főesperes plébános részére.

23	 GYÉLÉHI, 2695. d. 5. csomó 900/2001: Meghívó a 2001. május 21-ei Státus-
gyűlésre.



504 Holló László

továbbá öt egyházi és hat világi meghívott tag jelenlétében (továb-
bi két egyházi és négy világi személy igazoltan hiányzott) azonos 
napirendi pontokkal, mint 1991-ben, újrakezdődött a gyűlés: érseki 
köszöntő, történelmi visszatekintés, vita, hogy a Státus – Egyház-
megyei Tanács az Accord alapján létező egyházi intézmény vagy 
az állami törvények szerint megalapítandó intézmény, feladatok 
körvonalazása. 

A gyűlés keretében a jogtanácsos beszámolt arról, hogy Kolozs-
váron működik ugyan egy iroda, amely bejegyzési számmal és bé-
lyegzővel rendelkezik, de törvénytelenül működik. Az ingatlanok 
visszaszolgáltatásával kapcsolatban megjelent 10-es törvény sürgeti 
a jogi helyzet megoldását. A gyűlésre készülve az alapítványokra 
vonatkozó 26/2000. törvény alapján összeállította a Státus új sta-
tútumát. Mint a levéltári anyagból kitűnik, egy 2001. április 30-án 
iktatott kéréssel az igazságügyi minisztériumból megkérte a Statu-
sul Romano-Catolic din România – Romániai Római Katolikus Státus 
Alapítvány név levédését is a létrehozandó alapítvány számára.

Most is, mint korábban a Státus – Egyházmegyei Tanács jogál-
lásával kapcsolatban kibontakozó vitában, többen az Egyházme-
gyei Tanács mint egyházi intézmény fenntartását szorgalmazták.  
A gyors ügyintézés érdekében felmerült ugyan egy ideiglenes, alter-
natív Státus-alapítvány alapításának az ötlete, de ezt elutasították. 
Dr. Hajdu Gábor miniszter vállalta, hogy amennyiben az Egyházme-
gyei Tanács székhelye Csíkszeredában a segédpüspöki hivatalban 
lesz, „6 hét alatt eléri az Egyházmegyei Tanács bírói határozattal 
történő szentesítését”,24 melynek működése az 1932-es alapszabályra 
épülne. A megjelentek szívesen fogadták a javaslatot abban a re-
ményben, hogy ezzel az ügy kimozdul a holtpontról.

A gyűlés végén az érsek felkérte az ideiglenes igazgatótanácsi ta-
gokat, hogy továbbra is vállalják a tagságot, majd a megjelent meg-
hívottakat is felkérte a tagság vállalására. Mindannyian vállalták.

Az igazgatótanács tagjai közül egy szűkebb, öttagú ügyintéző ta-
nácsot választott. Mivel Léstyán Ferenc korábban kinevezett elnök 

24	 GYÉLÉHI, 2695. d. 5. csomó 2207/2001: Státus jogi személyiségének igazolá-
sa: A Gyulafehérvári Római Katolikus Egyházmegyei Tanács (Státus) 2001. 
május 21-én tartott gyűlésének jegyzőkönyve.



505Aktív részvétel az egyház életében

korára való tekintettel felmentését kérte, az érsek egy későbbi idő-
pontra ígért intézkedést az elnök személyét illetően, majd megkö-
szönte a tagoknak a munkát.25

A korábbi tíz év Státus – Egyházmegyei Tanáccsal kapcsolatos 
mulasztásaira egyetlenként Imecs László, az ideiglenes igazgatóta-
nács tagja tett őszinte utalást, amikor a meghívóra küldött válasz-
levelében, melyben felmentését is kérte, így nyilatkozott: „Ugyan 
megtisztelőnek tartom a bizalmat és a meghívást a 900/2001. számú 
levélben közöltek szerint, ugyanakkor részben hibásnak is érzem 
magam az elmúlt tíz év mulasztásaiért. Úgy gondolom, hogy mint az 
ideiglenes igazgatótanács tagja többet kellett volna foglalkoztasson 
a szóban forgó kérdés.”26

A gyűlést követően a tett ígérete szellemében Hajdu Gábor mi-
niszter kezdeményezte a csíkszeredai törvényszéken az 1932. má-
jus 30-án a Szentszék és a román kormány által aláírt Accorddal 
létrehozott Gyulafehérvári Latin Rítusú Egyházmegyei Tanács és a 
csíkszeredai segédpüspöki hivatal címén létező Egyházmegyei Ta-
nács azonosságának megállapítását. A civil eljárás keretében tör-
ténő megállapításra a csíkszeredai törvényszéken 2001. augusztus 
1-jén megtartott tárgyaláson került sor.

A továbbiakban azonban a döntés írott malasztnak bizonyult, 
mert egyfelől a visszaszolgáltatások az Egyházmegyei Tanács ré-
szére továbbra is áthághatatlan akadályokba ütköztek, másfelől a 
„jogfolytonossági alapon” újjászervezett Egyházmegyei Tanács még 
törvényszéki döntés által megerősítve sem találta meg a román jog-
rendben a jogi státusát. És ezt eszerint kezelte az eltulajdonított egy-
házi ingatlanok visszaszolgáltatásával foglalkozó bizottság csakúgy, 
mint a különböző szintű törvényszékek, annak ellenére, hogy a 
Gyulafehérvári Főhatóság az Egyházmegyei Tanács számára a kul-
tuszminisztériumtól külön az egyházi ingatlanok adminisztrálására 

25	 Vö. uo.
26	 GYÉLÉHI, 2695. d. 5. csomó 900/2001: Státus ügyek (újjászervezése): Imecs 

László 2001. május 10-i válaszlevele a 2001. május 21-ei gyűlésre küldött 
meghívóra.



506 Holló László

alkalmas intézményi jogi személyiség igazolását kérte27 és meg is 
kapta.28 Éppen ezért 2005-ben egy újabb, az előző két alakuló gyű-
léshez hasonló gyűlés vált szükségessé.

A Státus – Egyházmegyei Tanács  
2005. június 21-i alakuló gyűlése

A kolozsvári Babeș–Bolyai Tudományegyetem Római Katolikus Teo-
lógia Karának tanárai 2005-ben egy alapítványt kívántak létrehoz-
ni a teológia kar támogatására. A teológia kar az egyház által erre 
a célra felajánlott, hajdani Státus-ingatlanban, a kolozsvári Szent- 
egyház (Iuliu Maniu) utca 5. szám alatt működött. Az alapítvány 
létrehozási folyamata során vált nyilvánvalóvá, hogy az egyetlen 
hajdani Státus-ingatlan, mely a gondviselés különös intézése alapján 
egyházi fennhatóság alatt maradt, telekkönyvileg a rendszerváltás 
után 15 évvel is még mindig a román állam nevén szerepelt, és így 
nem lehetett erre a címre az alapítványt bejegyeztetni. A helyzetből 
adódóan a soron következő papi szenátusra a kar tanárai javasla-
tot juttattak el Javaslat a Főegyházmegye 2005. április 6-i szenátu-
si gyűlésére a „Státus-ügy” végleges intézésére vonatkozóan címen. 
Az indoklás világos és szemrehányó-számonkérő volt, mert amint 
fogalmaznak, „egy, évek óta személyi érdekek és érdektelenségek, 
valamint egyéni ambíciók és tehetetlenségek miatt halódó ügyről 
van szó, amelynek rendezetlensége nagymértékben károsítja, vagy 
károsíthatja az egyházmegye vagyonát”. A javaslat a felelősséggel 
kapcsolatban is fogalmaz meg kérdéseket: „...a Státus-vagyon ke-
zelésével kapcsolatban tapasztalt gazdátlanság ilyen jelei miatt, 
az 1279. kán. 1. § szellemében felmerül a kérdés: ki az, aki a javak 
(nem csupán néhány, a kolozsvári státusiroda, hanem az állam és 

27	 GYÉLÉHI, 2714. d. 5. csomó: A Gyulafehérvári Érsekségnek P.K. 979 – 2002. 
sz. alatt a kultuszminisztériumhoz intézett megkeresése az Egyházmegyei 
Tanács jogi személyisége ügyében.

28	 GYÉLÉHI, 2714. d. 5. csomó: A kultuszminisztérium C-1657/LDT/10.10.2002. 
számú válaszlevele az Egyházmegyei Tanács jogi személyisége ügyében.



507Aktív részvétel az egyház életében

a különböző plébániák adminisztrálásában lévőkre is gondolunk) 
kezelésére illetékes, ill. ki az, akihez a javak tartoznak. Ugyanak-
kor a vázolt helyzetben és emiatt érvényt kellene szerezni a püspök 
ugyanezen paragrafus által biztosított közbelépési jogának, különös 
tekintettel az 1276. kán. 1. és 2. §-ban megfogalmazott felelősségére 
is.” Majd a javaslattevők megjegyzik, hogy a Státus-ügy rendezése 
érdekében „kívánatos volna ugyanakkor a hatékonyság és az idők 
jeleinek figyelembevétele okán is a – Főhatóság által kitűnően gya-
korolt – szubszidiaritás elvének és a kompetenciák világos megha-
tározásának és megosztásának az együttes alkalmazása”.29 A papi 
szenátus a javaslatot napirendre tűzte. A tárgyalás során Jakubi-
nyi György érsek szomorúan sommázta a helyzetet, amikor meg-
jegyezte, hogy „rendezni kellene a Státus ügyét, de kell ehhez egy 
olyan személy, aki ezt felvállalja, áttanulmányozza, magáévá teszi 
és lelkesen szervezi. A Sematizmusban szerepel egy Státus, de ez 
nem létezik. A káptalan is papíron működik, de a valóságban nincs 
semmi.”30 Ez a kijelentés is jól mutatja a régi, nagy múltú egyházi 
intézményrendszer megváltozott körülmények közötti újraindítá-
sának nehézségeit.

A tárgyalások végén a papi szenátus javaslata alapján Jakubinyi 
György érsek Csiszér Albert-András pápai prelátus, brassói-belvárosi 
főesperest bízta meg a Státus – Egyházmegyei Tanács újjászervezé-
sének feladatával. 

A felkérést követően Csiszér Albert-András prelátus 2005. május 
12-én az érseknek címzett levelében közli az elképzeléseit az újra-
indítást, illetve működtetést illetően. A tagság kiválasztása szem-
pontjából irányadónak tartja, hogy „a Státus vagyoni leltárából 
kitűnik, hogy mely plébániákon van ingatlanja, és azokat a plébá-
nosokat látnám helyesnek kinevezni”, vagy ha „az illető plébánost a 
Főpásztor alkalmatlannak látná, akkor a legközelebbi főesperest”. A 

29	 GYÉLÉHI, 2756. d. 5. csomó 370/2005: A Teológia Kar tanárainak 97/2005. 
március 23. sz. alatt felterjesztett javaslata a főegyházmegye 2005. április 
6-i szenátusi gyűlésére a „Státus-ügy” végleges intézésére vonatkozóan.

30	 GYÉLÉHI, 2756. d. 4-5. csomó 370/2005: Főegyházmegyei Papi Szenátus 
2005. április 5-én tartott tavaszi ülésének jegyzőkönyve, V. pont.



508 Holló László

továbbiakban utal arra is, hogy cél az, hogy a Státus „a régi mérete-
iben álljon vissza, de akkor is az idők megkívánta változásokkal”.31

Miután június 21-én 10 klerikus és Hajdu Gábor miniszter mint 
ügyvéd személyében nevesítette az ügyintézésre jelölt tanácstagok-
kal kapcsolatos javaslatát, akikkel „a Státus ideiglenes működtetését 
elképzelte”,32 a Főhatóság megküldte a kinevezéseket, és a tanácsot 
2005. július 12-én 10 órára az érseki palota nagytermébe értekezletre 
hívta össze.

A gyűlés döntést hozott arról, hogy alapítvány formájában Sta-
tusul Romano-Catolic din Transilvania – Erdélyi Római Katolikus 
Státus néven alapítványt hoz létre. A jelenlévők megválasztották 
a létrehozandó alapítvány igazgatótanácsát. Megválasztották az 
igazgatótanács elnökének Csiszér Albert-András főesperest, alel-
nöknek dr. Holló László kolozsvári teológiai tanárt, titkárnak pe-
dig Darvas-Kozma József csíkszeredai plébánost. Az alelnök, mint 
egyetlen kolozsvári illetőségű – mivel hagyományosan Kolozsvár 
volt a Státus központja, és itt állították fel az irodáját is –, ügyvezetői 
megbízást kapott. A továbbiakban felgyorsultak az események, és a 
tervezett alapítványt 2005. november 24-én bejegyezte a kolozsvári 
törvényszék. Alapítványként azóta is működik. Időközben közgyűlé-
se további tagokkal 21 személyre bővült, majd a 2020-as átalakítás 
során 15 személyből áll, kialakítva a hagyományos, 1/3 klerikus és 
2/3 laikus összetételt.

31	 GYÉLÉHI, 2756. d. 4-5. csomó 590/2005: Csiszér Albert 2005. május 12-i fel-
terjesztése az érseknek. Hagyományosan, legalábbis az 1873-as újraszerve-
ződésétől számítva, az Erdélyi Római Katolikus Státus mindig szigorúan 
vigyázva az 1/3 klerikus és 2/3 laikus összetételű arányra, 24 tagú igaz-
gatótanáccsal és változó, 150-250 tagot számláló közgyűléssel működött. 
Vö. Holló, A világiak által „vezetett” egyházmegye, 106.

32	 GYÉLÉHI, 2756. d. 4-5. csomó 590/2005: Csiszér Albert 2005. június 21-i fel-
terjesztése az érseknek.



509Aktív részvétel az egyház életében

Összefoglalás

Jakubinyi György érsek megjegyzése, miszerint „rendezni kellene 
a Státus ügyét, de kell ehhez egy olyan személy, aki ezt felvállalja, 
áttanulmányozza, magáévá teszi és lelkesen szervezi”, beigazoló-
dott. Sajnálatos módon a létrehozott alapítványnak sem sikerült a 
– gyakran kézi vezérlésűnek tűnő – román igazságszolgáltatásnak 
a visszaszolgáltatások során mutatott ellenséges magatartása miatt 
átütő sikert aratnia.

Tulajdonképpen a hajdani mintegy 70 államosított Státus-ingat-
lanból mindössze a hét ingatlant magába foglaló négy székelyföldi, 
hajdani Státus-főgimnázium épületegyüttest (a csíkszeredai Márton 
Áron és Segítő Mária gimnáziumok, a kézdivásárhelyi Nagy Mózes 
Elméleti Líceum, a marosvásárhelyi II. Rákóczi Ferenc Római Kato-
likus Teológiai Líceum és Unirea Gimnázium, valamint a székelyud-
varhelyi Tamási Áron Gimnázium), két hasznot hozó ingatlant és 
mintegy 330 hektár erdőt adminisztrál, melyek mindenikét még a 
Státus Alapítvány megalakulása előtt kapta vissza a katolikus egy-
ház. Az alapítvány megalakulásától kezdődően az egyházi ingatla-
nok visszaszolgáltatásával foglalkozó bizottság a Státus Alapítvány 
58 visszaigénylési kérését bírálta el, és ezeket kivétel nélkül minden 
esetben elutasította. Az alapítvány jogkövető magatartást tanúsít-
va, törvényszéken keresve igazát megtámadta ugyan a döntéseket, 
azonban minden esetben elveszítette azokat.

Ebben az áldatlan helyzetben a Szentszék közbelépésével lenne 
lehetőség a kilátástalanság feloldására. Szerződő félként, az 1932-
es Accordnak kellene erélyes fellépéssel érvényt szereznie. Ez, bár 
kompromisszumok útján jött létre, világosan fogalmaz, amikor 5. 
cikkelyében megállapítja: „Mindazok a javak, amelyek 1932. janu-
ár 1-én az ’Erdélyi Római Katholikus Státus’ birtokában és kezelé-
se alatt álltak, egyházi jellegű javak és eredeti rendeltetésüknek 
megfelelően fognak használtatni, kizárólag csak a gyulafehérvári 
latin szertartású katholikus egyházmegye mai területén.”33 A Státus 

33	 Accord. In: KKE/II, 22.



510 Holló László

– Egyházmegyei Tanács így a tulajdonába jutva tudná betölteni ak-
tív szerepét a Gyulafehérvári Főegyházmegye életében.

Bibliográfia/Bibliography

A Gyulafehérvári Latin Szertartású Katholikus Egyházmegye Taná-
csának szabályzata, XV. Szakasz, KKE/II. 31.

A Római Katolikus Státus kolozsvári közgyűlése, Kiadja a Római Ka-
tolikus Státus Igazgatótanács, Kolozsvár, 1951. 

Gyulafehérvári Érseki Levéltár. Érseki Hivatal Iratai, [GYÉLÉHI]:
2645. d. 5. csomó 978/1998: Egyházmegyei Tanács helyzete.
2645. d. 2. csomó 978/1998: Jakubinyi György érsek levele Czirják Ár-

pádnak.
2695. d. 2. csomó 2219/2001: A Főhatóság 918/1998. sz. leirata Dr. Czir-

ják Árpád érseki helynök, kanonok, főesperes plébános részére.
2695. d. 5. csomó 2207/2001: Státus jogi személyiségének igazolása: 

A Gyulafehérvári Római Katolikus Egyházmegyei Tanács (Státus) 
2001. május 21-én tartott gyűlésének jegyzőkönyve.

2695. d. 5. csomó 900/2001: Meghívó a 2001. május 21-ei Státusgyű-
lésre.

2695. d. 5. csomó 900/2001: Státus ügyek (ujjászervezése): Imecs Lász-
ló 2001. május 10-i válaszlevele a 2001. május 21-ei gyűlésre küldött 
meghívóra.

2714. d. 5. csomó: A Gyulafehérvári Érsekségnek P.K. 979 – 2002 sz. 
alatt a kultuszminisztériumhoz intézett megkeresése az Egyház-
megyei Tanács jogi személyisége ügyében.

2714. d. 5. csomó: A kultuszminisztérium C-1657/LDT/10.10.2002 számú 
válaszlevele az Egyházmegyei Tanács jogi személyisége ügyében.

2756. d. 4-5. csomó 370/2005: Főegyházmegyei Papi Szenátus 2005. 
április 5-én tartott tavaszi ülésének jegyzőkönyve, V. pont.

2756. d. 4-5. csomó 590/2005: Csiszér Albert 2005. június 21-i felter-
jesztése az érseknek.

2756. d. 4-5. csomó 590/2005: Csiszér Albert 2005. május 12-i felter-
jesztése az érseknek. 



511Aktív részvétel az egyház életében

2756. d. 5. csomó 370/2005: A Teológia Kar tanárainak 97/2005. már-
cius 23 sz. alatt felterjesztett javaslata a főegyházmegye 2005. 
április 6-i szenátusi gyűlésére a „Státus-ügy” végleges intézésére 
vonatkozóan.

Gyulafehérvári Érseki Levéltár. Püspöki iratok [GYÉLPI]:
2561. d. 5. csomó 510/1991: Határozat az Egyházmegyei Tanács újra-

indításáról.
2561. d. 5. csomó 510/1991: Az Egyházmegyei Tanács 1991. március 

9-én tartott alakuló gyűlésének jegyzőkönyve.
2573. d. 5. csomó 1542/1992: Egyházmegyei Tanács (Státus) újraindí-

tását a Szentszéknek bejelentjük.
2585. d. 5. csomó 2792/1992: Státusi javak tulajdonjogáról vélekedő 

román újságcikkek.
2645. d. 5. csomó 798/1998: Az Egyházmegyei Tanács helyzete: Czirják 

Árpád titkári kinevezése 510/1991 szám alatt.
Albert András, Egyházi autonómiatörekvések a 17. század végi Er-

délyben, Jog – Állam – Politika, 5.3 (2013) 45–56.
Holló László, A világiak által „vezetett” egyházmegye. Az Erdélyi Ró-

mai Katolikus Státus társadalmi jelentősége I., Kolozsvári Egyete-
mi Kiadó, Kolozsvár, 2009.

Holló László, Civil és egyházi világ összefonódása, Civil Fórum 10.3 
(2009) 17–19.

Marton József, A katolikus egyház helyzete a kommunizmus idején 
Erdélyben, különös tekintettel a püspökökre, Keresztény Szó 21.3 
(2010) 22–26.

Szilágyi Sándor, [Az erdélyi cath. autonomia keletkezéséről], Nemzet 
1889. május 23., 2418 (141), 2.





Abstracts

DÁVID DIÓSI

“Performing” the Presence of Christ in the Mass.  
The Liturgical-Theological Significance of Hans-Georg 
Gadamer’s Concepts of “Symbol”, “Image” and “Sign”

Babeș–Bolyai University,  
Faculty of Roman Catholic Theology,  

Cluj – Alba Iulia (RO)
david.diosi@ubbcluj.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.01

Abstract: The paper applies Hans-Georg Gadamer’s categories of 
‘symbol’, ‘image’ (and ‘sign’) to the ritual world of liturgy. In the 
author’s view, this Gadamerian view does is helpful for liturgical 
theology as it allows organising the ritual structure of the litur-
gy: the rituals (‘images’) centred around the core sacramental act 
(‘symbol’: transubstantiation) present to the liturgical community 
the person of Christ, who comes to us through in this core act. The 
‘image-rites’ all ‘depict” the God-man who comes among us. Moreo-
ver, this approach shows that the various rituals, organised around 
a centre, are not arbitrary, negligible ornaments of the liturgy, but 
have an immense function: to illuminate and thus explain, through 
the optics of Church teaching, the core act performing the divine 
representation.
Keywords: ritual, liturgical act, symbol, transubstantiation, dramat-
ic gestures, elevatio maior, liturgical vestments, Mysterium fidei, in-
cense, bell ringing



514 Abstracts

ALEXANDRE GÁNÓCZY

The Eucharist, the Supper of the Lord.  
Biblical Theological and Ecumenical Reflections

University of Würzburg (DE), 
Faculty of Catholic Theology – Paris (FR)

alexandre.ganoczy@wanadoo.fr

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.02

Abstract: The Eucharist, the Supper of the Lord has its origins both 
in the Last Supper and in the meals that Jesus shared during his 
ministry, as manifestations of God’s mercy towards all. It also has 
the characters of Jewish ritual (thanksgiving, Pesach, covenantal) 
meals. It is personal encounter with Christ and a communal sac-
ramental meal that creates a sense of fellowship among believers 
and builds up the Church. Focusing on the biblical theological foun-
dations of the Eucharist bridges the confessional disagreements 
that arose with the Reformation. The ecumenical insights focus on 
the personal presence of Christ and reflect the understanding of 
the Eucharist as memorial (anamnesis) that makes the sacrifice of 
Christ present. These insights are reflected in the conciliar liturgi-
cal reforms and theology. Further liturgical reforms should also be 
envisaged.
Keywords: Eucharist, Supper of the Lord, Last Supper, table fellow-
ship, memorial, Vatican II, ecumenical dialogue



515Abstracts

ENDRE KISS

The Altar as Absolute Centre.  
The Expression of the Love of the People  

of God in the Altar Kiss

Babeș–Bolyai University,  
Faculty of Roman Catholic Theology,  

Cluj – Alba Iulia (RO)
endre.kiss@romkat.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.03

Abstract: In the church, in the sacred space of the encounter 
with God, the altar is the absolute focal point, the axis mundi. 
The altar stands at the centre of the celebration of the Eucharist, 
itself the heart of the community of believers. The altar embodies 
Christ and points to his redemptive sacrifice. The study focuses 
on the centrality of the altar, highlighting a single gesture: the 
kiss of the altar. This expresses the love of the Church for Jesus. It 
is a greeting and a sign of love for Christ, a manifestation of rever-
ence, an expression of thanksgiving for the mystery of redemption. 
It is the kiss of the Church, the bride, to the Bridegroom, Christ. The 
gesture also reveals the deep and intimate connection of the 
priest with the sacrifice of Christ. It shows the participation of the 
person as a whole, body and heart, in the liturgical action. 
Keywords: Eucharist, altar, altar kiss, sacred space



516 Abstracts

EDVÁRD KAJTÁR

The “Dogmatics” of Communion – Reflections  
on the Two Commingling Rites of the Mass 

Pázmány Péter Catholic University, Budapest –  
Episcopal Theological College of Pécs, Pécs (HU)

kajtar.edvard@htk.ppke.hu

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.04

Abstract: Eucharistic communion leads to believers’ union with the 
Triune God and with the Church through the other communicants. 
This paper reflects on the dogmatic significance of communion in 
the light of the two comminglings. The first commingling, that of 
wine and water, is part of the Offertory, and signifies the incarnation 
of the Word, who became partaker of our humanity. In the light of 
this rite, communicants are united with God according to the mode 
of the incarnation. The second commingling points to the union of 
the Body and Blood of Christ in the Holy Communion for the salva-
tion of our souls and leads us to eternal life. Those who partake in 
the Eucharist, experience the outpouring of the Paschal mystery of 
Christ in the Holy Spirit.
Keywords: Eucharist, communion, commingling (commixtio), incar-
nation, Paschal mystery



517Abstracts

JOSEPH VERHEYDEN

Looking for Traces of Early Christian Liturgical Praxis  
at Unexpected Places? A Note on James 2,3

Catholic University of Leuven (BE)
jos.verheyden@kuleuven.be

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.05

Abstract: In a warning against partiality, the Epistle of James il-
lustrates in a stereotypical way the treatment of wealthy and 
poor individuals in a Christian gathering. This essay focuses 
on the command to the rich person (σὺ κάθου ὧδε καλῶς, Jas 2,3). 
Καλῶς is rendered either as “good/comfortable” or “in a good 
spot”, or as “please”. Dale C. Allison cites the proposal of James 
Hardy Ropes that καλῶς is a „polite idiom in the sense of ‘please,’ 
‘pray’” that can be paralleled with the phrase στῶμεν καλῶς, „stand 
we all fairly” or „please, let us stand” in Greek liturgies. This paper 
examines this possibility in the light of several Greek and Syriac lit-
urgies (the Liturgy of St. James, the Liturgy of St John Chrysostom, 
the Liturgy of Antioch and the Liturgy of the Syrian Jacobites, the 
Syriac Anaphora of James) and argues that such a translation of 
καλῶς and its connection with liturgical practice cannot be excluded.
Keywords: Epistle of James, rich and poor, Greek liturgy, Syriac lit-
urgy, στῶμεν καλῶς 



518 Abstracts

NORBERT NAGY

The Reform of the Blessing of Abbots and Abbesses  
and the Ecclesiological Significance of the Ordo 

benedictionis abbatis et abbatissae (1970)

 Babeș–Bolyai University,  
Ecumene Doctoral School,  

Cluj (RO) – Zürich (CH)
norbert.nagy@gmx.ch

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.06

Abstract: In view of the principle of lex orandi, lex credendi, liturgi-
cal books are the essential embodiment of conciliar theology. This 
paper examines the reform of the rite of the blessing of the abbots 
and abbesses in the Roman Pontifical (1970), with reference to its 
ecclesiological aspects. The rite reflects the role of the abbots and 
abbesses in and towards the monastic community, avoiding the con-
fusion with the episcopal ordination. At the same time, it includes 
references to abbot ordinaries. Further, it also points to the role of 
the community, i.e. of lay men and women in the election of the 
abbot and abbess.
Keywords: Roman Pontifical, abbot, abbess, blessing, ordination, ec-
clesiology 



519Abstracts

ISTVÁN PÉTER

Changing Liturgies in the service of the Eternal God 

Babeș–Bolyai University,  
Faculty of Reformed Theology and Music, 

Cluj (RO)
istvan.peter@ubbcluj.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.07

Abstract: The historical overview of the life of the Hungarian Re-
formed community in Bucharest in the 19th century discusses the 
role of its ministers (Imre Sükei, Albert Péterfi, József Dimény), the 
growth of the community, the tensions related to the shared use 
of the Lutheran church, and the building and inauguration of the 
Reformed church. The paper also addresses the liturgical life of the 
community, the challenges coming from a very different religious 
environment, and the unsuccessful attempts to draft a reformed 
liturgical agenda. 
Keywords: Reformed Church in Bucharest, Reformed worship, litur-
gical reforms, Imre Sükei, Albert Péterfi, József Dimény



520 Abstracts

TOBIAS NICKLAS

A Sermon on the Earliest Eucharistic Tradition  
(1 Cor 11,23-26) 

University of Regensburg, 
Faculty of Catholic Theology (DE)

Tobias.Nicklas@theologie.uni-regensburg.de   

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.09

Abstract: Dealing with several, apparently disparate issues in the 
ecclesia in Corinth that share the lack of inner unity as fundamental 
problem, Paul responds with the construction of a common ‘identi-
ty’. This is based on the shared relationship with Christ, the Cruci-
fied and Risen One, regardless of Corinthians’ differences and the di-
versity of their gifts. This relationship is expressed in a particularly 
dense manner through the image of the “body of Christ” into which 
the members of the ecclesia are baptised. The metaphor is not limit-
ed to the idea that members work together to create a greater whole. 
Every baptised person becomes part of the body of the Crucified and 
Resurrected One, who – as the Eucharistic tradition recalled in 1 Cor 
11,23-26 shows – gives himself – his body – to the assembled ecclesia. 
The sermon on Maundy Thursday attempts to apply these insights 
and to show what they could mean for the church today.
Keywords: 1 Corinthians 11,23-26, body of Christ, Eucharist, sermon, 
Maundy Thursday



521Abstracts

SZABOLCS ANDRÁS

Epiklesis and Creed. On the Filioque Issue  
in the Context of the Liturgy

Babeș–Bolyai University,  
Faculty of Roman Catholic Theology, Cluj (RO)

andras.szabolcs@ubbcluj.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.10

Abstract: The Filioque controversy has long been a source of theo-
logical debate with liturgical implications. This study examines the 
interrelation between the Filioque clause, the epiclesis, and creedal 
practices in the Catholic tradition, from a historical and theological 
perspective, tracing the liturgical, doctrinal, and political implica-
tions of the controversy. The Filioque clause of the Nicene-Constan-
tinopolitan Creed has its roots in Western theological traditions, 
especially through figures like Alcuin, who asserted thereby the 
dominance of the Frankish Empire in the religious and secular 
sphere. Liturgically, the clause became a pivotal expression of faith, 
in Charlemagne’s reforms and the 794 Admonitio Generalis. This 
paper explores the theological dimensions of the Filioque, contex-
tualized by liturgical practices and historical power dynamics, the 
central role of the clause in shaping liturgical identity and unity, and 
the differences in the Catholic and Orthodox perception of the Holy 
Spirit’s procession and role in the Eucharist, with implications for 
contemporary ecumenical dialogue. The findings call for a deeper 
appreciation of the liturgical and theological practices underpinning 
the Christian faith.
Keywords: Filoque, Nicene-Constantinopolitan Creed, epiclesis, Al-
cuin, Frankish Empire



522 Abstracts

OLIMPIU NICOLAE BENEA

The Reading of Scriptures in the Eastern Liturgy

Babeș–Bolyai University, 
Faculty of Orthodox Theology, Cluj (RO)

nicolae.benea@ubbcluj.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.11

Abstract: The Eastern liturgy is essentially rooted in the reading 
and proclamation of the Word of God. The reading of the biblical 
texts – the Gospels and the Epistles – plays a fundamental role in 
the services, as the Word of God is considered an active revelation 
that interacts with the faithful. This study examines how the read-
ing of the sacred texts is integrated into the liturgy of the Orthodox 
Church and its function in the transmission of grace, spiritual for-
mation, and mystical communion between God and humans. The 
study analyses the history and development of biblical readings, 
their structure, theological importance and their role in the litur-
gical life of the Orthodox Church, using patristic teachings and the 
contributions of contemporary theologians.
Keywords: liturgy, Word of God, Scripture, theology, revelation, spi-
ritual education, communion



523Abstracts

MIKLÓS SZABÓ

The Weight of Words: A Historical Overview  
of the Good Friday Prayer for the Jews

National University of Public Service, 
Budapest (HU)

szabo.miklos.istvan@uni-nke.hu

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.12

Abstract: The paper proposes a historical overview of the Good Fri-
day prayer for the Jews, which reinforced negative stereotypes. The 
prayers and the accompanying gestures (or the lack thereof) point 
to the problematic way in which the Catholic Church understood 
Jews and Judaism. The long road to reconciliation led to closure only 
after Vatican II. The new form of the supplication acknowledged 
God’s covenant with Abraham as foundation for Israel’s salvation, 
moved away from a supersessionist theology which emphasised 
the blindness and stubbornness of the Jews and their rejection of 
Jesus, offered a more positive view of Judaism and acknowledged 
its intrinsic value. However, certain expressions of the prayer still 
expressed a Christocentric perspective. A new controversy arose 
after Pope Benedict XVI modified the prayer (2008). The essay asks 
whether the changes in the Good Friday prayer reflect indeed a 
theological evolution in the Church’s understanding of Judaism, or 
whether these changes are merely superficial. The historical over-
view of the supplication for the Jews is important because liturgy 
both expresses and shapes faith.
Keywords: Good Friday prayer for the Jews, reform of the Good Fri-
day liturgy, Opus Sacerdotale Amici Israel, Nostra Aetate, Missale 
Romanum, Pope John XXIII, Pope Benedict XVI



524 Abstracts

ZOLTÁN OLÁH

A Heart of Flesh Instead of a Heart of Stone.  
An Old Testament Heart Transplant?

Babeș–Bolyai University,  
Faculty of Roman Catholic Theology,  

Cluj – Alba Iulia (RO)
zoltan.olah@ubbcluj.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.13

Abstract: In the aftermath of Pope Francis’s encyclical Dilexit nos 
on the cult of the Sacred Heart, the paper explores the significance 
of the biblical notion of the heart. It focuses on the prophetic words 
in Ezekiel 36,26-27 on YHWH replacing Israel’s heart of stone with 
a heart of flesh as a form of metaphoric speech. It focuses on the 
notion of the heart in the Hebrew Bible, as the core and essence of 
the human person, in the cultural, Near Eastern context of the Bible. 
The author argues that the heart of stone in Ezekiel refers to idola-
try. The heart of Israel was petrified when it turned away from the 
life-giving God to idols. God removes and breaks this heart of stone 
just as the idols, and replaces it with a new heart, a heart of flesh. 
The words of the prophet remind believers of the need to move away 
from contemporary idols to the living God. 
Keywords: heart, leb(ab), Hebrew Bible, Ezekiel 36,26-27, idolatry



525Abstracts

ANNA FARMATI 

The Easter Mystery  
in the Office Hymn Translations

Babeș–Bolyai University, Faculty of Letters, Cluj (RO)
anna.farmati@ubbcluj.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.14

Abstract: The study examines the Hungarian translations of a me-
dieval easter office hymn, Ad coenam Agni providi, and, after uncov-
ering the layers of meaning of the original hymn, analyzes how and 
why the textually faithful translations in medieval codices differ 
from those in early Protestant hymnals, and why these can be con-
sidered more as paraphrases.
Keywords: medieval hymnology, easter office hymn, Ad coenam 
Agni providi, early Protestant hymnals

XÉNIA JONICA 

“The Timing of the Speeches is Determined  
by the Season, the Locals and the Surroundings!”  

A Popular Mission Agenda in the 20th Century 

 Transylvanian Franciscan Archives, Cluj (RO)
ofmarchiv@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.15

Abstract: Popular mission was an important pastoral instrument in 
the 20th century, aimed at reviving and deepening religious life. This 
paper explores the practice of popular missions in Transylvania in 



526 Abstracts

the first half of the 20th century, after the foundation of the Transyl-
vanian Priestly Missionary Association with the approval of Bishop 
Gusztáv Károly Mailáth (1901). It focuses on the Handbook for Popu-
lar Missions of Balázs Lajos and Sándor Gálffy, which details the in-
dispensable elements: the sermons and teaching of various groups, 
the Holy Mass, the Stations of the Cross and the Holy Rosary, ringing 
the penitential bell, morning and evening prayer, evening and fes-
tive devotions, silence, fasting, confession, and the organisation of 
religious associations.
Keywords: popular mission, Transylvanian Priestly Missionary 
Association, Bishop Gusztáv Károly Mailáth, Handbook for Popular 
Missions, Balázs Lajos, Sándor Gálffy

MÁRTA BODÓ

Life-Giving Words

 Verbum Publishing House, Cluj (RO)
bodo.marta@verbum.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.16

Abstract: What does a good homily look like? The words of God give 
life; the words of the priest have a similar power. There are several 
aspects to a good homily; communication and sharing personal ex-
periences and stories. For a priest to give a good homily he must be 
silent, he must first be a listener. Those listening to the homily are 
not only looking for authenticity, truth, reliable information, but also 
for words with transcendent meaning.
Keywords: preaching, homily, communication



527Abstracts

GYÖRGYI SZATMÁRI

In Winter and in Summer, in Heaven and on Earth...  
The Messages of the Trasnfiguration  

During the Liturgical Year

 Sapientia Theological College  
of the Religious Orders, Budapest (HU)

szatmari.gyorgyi@sapientia.hu

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.17

Abstract: The paper examines the narrative of the Transfiguration 
(Matt 17,1-9; Mark 9,2-10; Luke 9,28-36) within the liturgical year. In 
the Roman liturgy, in addition to the Feast of the Transfiguration 
in summer (6 August), the pericope is also read on the second Sun-
day of Lent, in winter or early spring. In the Liturgy of the Word 
this passage, heard twice a year, is associated with other readings. 
This paper proposes a biblical-spiritual-liturgical approach, paying 
attention to the context of the readings, asking how contexts shed 
light on the liturgical readings, who and what should we listen to, 
and how should we listen to the Gospel. The analysis starts from 
the oldest gospel, Mark, read in Year B, as a basis for comparing the 
Synoptics passages, and highlights the particularities of the paral-
lel narratives. Then, in the light of the readings of Years A, B and 
C, I attempt to shed light on the context of the scriptural passages 
and summarise the message of the Transfiguration from winter (or 
spring) to summer. 
Keywords: Transfiguration, Matthew 17,1-9, Mark 9,2-10, Luke 9,28-
36, liturgical year



528 Abstracts

SÁNDOR FAZAKAS

What Happens in the Sacred Space? Reflections  
on the Joint Use of Theology and Architecture  

to Shape Worship Space 

Debrecen Reformed Theological University,
Debrecen (HU)

fazakass@drhe.hu

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.18

Abstract: This paper discusses the understanding of sacred space 
from the perspective of Protestant theology. According to this view, 
sacral or liturgical space is a space that is primarily a space of wor-
ship. The liturgical reforms of different eras have attempted to ex-
press an essential theological insight through the shaping of space 
and the use of architecture and the visual arts: that space has the 
function of framing the interaction between God and man. In our 
modern age, however, profane spaces – a public square, a school 
auditorium, or the scene of a mass tragedy – can fulfil this func-
tion in a completely spontaneous way, especially where people are 
conscious of their existential fragility. The modern sacred spaces of 
our time, on the other hand, consciously seek to express, with ec-
umenical commitment, transcending denominational specificities, 
that sacred-liturgical spaces are not only an expression of verbal 
religious communication or spiritual experience, but also signs of 
the intersection of the immanent and the transcendent.
Keywords: sacral and liturgical space, religious experience, fragility 
of human being, spiritual practice, communion 



529Abstracts

GUSZTÁV KOVÁCS

Feast in the Burnout Society: Byung-Chul Han  
on Excessive Positivity

Episcopal Theological College of Pécs, 
Pécs (HU)

dr.kovacs.gusztav@gmail.com

 DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.19

Abstract: This paper explores the disappearance of the feast, the 
loss of the ability to celebrate and the “catastrophe” that engendered 
this phenomenon, in light of the writings of Byung-Chul Han, espe-
cially The Burnout Society (2019) and The Disappearance of Ritual. 
A Topology of the Present (2023). Through Han’s insights, the paper 
points at ways in which the compulsion to positivity and produc-
tivity diminish our capacity for celebration and explores ways to 
reinvent the feast looking beyond productivity and positivity.
Keywords: Byung-Chul Han, feast, burnout society, excessive posi-
tivity



530 Abstracts

ISTVÁN ANDRÁS

Mysticism as a Path of the Cult and the Exchange  
of Values in the Age of Christian Fulfilled Nihilism

 Babeș–Bolyai University,  
Faculty of Roman Catholic Theology,  

Cluj – Alba Iulia (RO)
istvan.andras@ubbcluj.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.20

Abstract: Postmodern age can be described as an age of fulfilled 
nihilism, marked by the idea of the death of God and driven by the 
devaluation of values and the search for new Values. The only path 
open to reason and faith will be the path of nihilism. Christians must 
follow the path of Christian fulfilled nihilism. This path, this age, is 
not an age of annihilation, of nothingness, not even a path of god-
lessness, but the beginning of something new. It is an opportunity 
for Christianity, because it can redefine its values. It will be the path 
of Christian fulfilled nihilism. The question remains: how is the path 
of nihilism to be travelled? I argue that mysticism can be the path 
of Christian fulfilled nihilism. Cult plays an important role in that, 
as immersion in mysticism connects the person to the Sacred, an 
experience from which new values can be drawn.
Keywords: fulfilled nihilism, Christian fulfilled nihilism, mysticism, 
cult, values



531Abstracts

KORINNA ZAMFIR

Annunciations in the Gospel of James.  
Theological and Iconographic Perspectives

 Babeș–Bolyai University, 
Faculty of Roman Catholic Theology, Cluj (RO)

emilia.zamfir@ubbcluj.ro, kori_zamfir@yahoo.com

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.21

Abstract: The Gospel of James (GJ) has had a major contribution to 
the development of Mariology, the emergence of the Marian feasts, 
the iconography of Mary, the Nativity and the cult of Saint Anne and 
Joachim. The influence was direct in the East and mediated by the 
Gospel of Pseudo-Matthew in the West. This essay explores the an-
nunciation scenes of the GJ as intertextual reworkings of the infan-
cy gospels in Luke and Matthew, intertwined with Jewish traditions 
and ancient views on women’s occupations, and the iconographic re-
ception of these scenes: the annunciation at the well, to the spinning 
virgin, and hybrid scenes (evoking both settings, to Ann and Mary, 
the Maria gravida type). The continued use of traditions linked to 
the GJ in Western liturgy, despite its formal rejection, points to the 
contradiction between enduring liturgical commemoration and the 
silencing of the underlying textual traditions (T. O’Loughlin). The 
impact of the GJ shows that a sharp distinction between ‘canonical’ 
and ‘apocryphal’ is not helpful for understanding the roots of Chris-
tian faith and liturgical practice.  
Keywords: Gospel of James, Annunciation, iconography, annuncia-
tion at the well, annunciation to the spinning virgin, Maria gravida



532 Abstracts

ENIKŐ HEGEDŰS

The Veneration of the Virgin Mary  
from the Perspective of Cultic Representations:  

Two Transylvanian Devotional Images

Roman Catholic Archbishopric of Alba Iulia (RO)
eniko.hegedus@romkat.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.22

Abstract: The paper explores the cult of the Virgin Mary in Transyl-
vania in light of two prominent cultic representations, the late Goth-
ic – early Renaissance devotional statue of Csíksomlyó (Șumuleu 
Ciuc, 16th century) and the icon of the Piarist (former Jesuit) Church 
in Kolozsvár (Cluj, 17th century). Both played a major role in the Mar-
ian devotion over centuries. The cult of Mary in Transylvania and 
the use of these devotional representations was connected with the 
Franciscan and Jesuit mission. 

Keywords: cult of the Virgin Mary, statue of the Virgin of Csík-
somlyó, icon of Mary of the Piarist Church in Kolozsvár



533Abstracts

STELIAN VERES

Marian Devotion, Marian Societies,  
Marian Processions in Kolozsvár (Cluj)  

in the 18th and 19th Centuries

 Roman Catholic Archbishopric of Alba Iulia (RO)
stelian.veres@romkat.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.23

Abstract: Devotional associations and processions played a sig-
nificant role in the religious life of Kolozsvár (Cluj) in the 18th and 
19th century and were important manifestations of the cult of the 
Virgin Mary. This paper discusses some major annual processions, 
like those with the weeping icon of Mary, linked to the Jesuits, and 
the fluctuating evolution of the Marian societies. These manifesta-
tions of the religious life of the city evolved in connection with the 
Habsburg policies regarding the religious orders, the suppression of 
the Society of Jesus and its later restoration in the early 19th centu-
ry. Locally Bishop Gusztáv Károly Mailáth and Béla Bíró, dean of St 
Michael’s Church, had a major role in the revival or Marian devotion.
Keywords: Marian devotion, Marian societies, Marian processions, 
Jesuits



534 Abstracts

OTTILIA LUKÁCS

Psalms of Lament, Enemy-Psalms:  
Do They Have a Place in Prayer? 

Episcopal Theological College of Pécs, Pécs (HU)
lukacs.ottilia@pphf.hu

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.24

Abstract: The psalms of lament, and notably imprecatory or ene-
my-psalms seem to have no place in Christian prayer. The missal 
and breviary exclude or censure them by omitting the problematic 
verses. The essay pleads for the importance of laments and ene-
my-psalms (E. Zenger’s ‘Gerechtigkeitpsalmen’, W. Brueggemann’s 
‘psalms of disorientation’) notably for believers and communities 
experiencing deep crises, pain and injustice, by analysing Psalm 137 
from the perspective of cultural trauma and cultural memory the-
ory. The psalm reflects the trauma of the destruction of Jerusalem 
and the Babylonian captivity, deeply embedded in cultural memory, 
a major identity marker of the Jewish community. Psalms of disori-
entation enable a traumatised community facing despair, suffering 
and injustice to work through the trauma they have experienced 
together with God. These psalms cry out to God amid injustice and 
trauma, becoming expressions of trust in God. 
Keywords: psalms of lament, enemy-psalms, psalms of disorienta-
tion, Babylonian captivity, cultural trauma, cultural memory, Psalm 
137



535Abstracts

SZABOLCS ORBÁN OFM

The Liturgy: A Timeless Source for Learning to Pray –  
In the Footsteps of Saint Francis of Assisi

Babeș–Bolyai University,  
Faculty of Roman Catholic Theology, 

Cluj – Alba Iulia (RO)
szabolcs.orban@ubbcluj.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.25

Abstract: The prayers, the scriptural passages and liturgical texts 
pervade all the writings of Saint Francis of Assisi. Francis was 
literate, with a degree of education, yet without theological for-
mation. His knowledge of Scriptures, prayers and other religious 
texts that permeate his prayers stems mainly from the liturgy and 
the Liturgy of the Hours (esp. following the reform of Breviary of 
Pope Innocent III). The Breviary, in addition to biblical passages, 
also included a significant number of patristic texts that would 
not otherwise have been available to him. Memorising the heard 
scriptural passages, liturgical texts and prayers allowed their in-
corporation into his prayers. St. Francis creatively combines the 
fragments of liturgical prayers, scriptural passages and patristic 
texts learnt from the liturgy with his own words. The process is 
well illustrated by the Breviary of the Mysteries of the Lord and 
the exposition of the Lord’s Prayer. The liturgy is the source of 
Francis’ spiritual life and prayer. 
Keywords: Saint Francis of Assisi, prayer, liturgy, Liturgy of the 
Hours



536 Abstracts

ISTVÁN CSONTA

Do We Pray What We Believe? Prayer Modes  
and the Path to Contemplative Prayer

 Episcopal Theological College of Pécs, Pécs (HU)
csonta.istvan@pphf.hu

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.26

Abstract: The paper discusses the forms of prayer – vocal prayer, med-
itation and contemplative prayer –, focusing on the particulars and 
practice of contemplation and discussing in some detail the Ignatian 
Examen. Meditative prayer was met with some distrust in the Catho-
lic Church, due to its formal similarities with the practice of medi-
tation in Eastern religions. The Letter to the Bishops of the Catholic 
Church issued by the Congregation for the Doctrine of the Faith, On 
Some Aspects of Christian Meditation (1989, under Cardinal Joseph  
Ratzinger) expressed certain concerns. Nonetheless the various 
forms of meditative prayer, in particular the Ignatian Examen offer 
a good way to experience the depths of prayer.
Keywords: vocal prayer, meditation, contemplative prayer, Ignatian 
Examen, On Some Aspects of Christian Meditation



537Abstracts

RÉKA JÁKY CSONTA 

The Method of Bibliodrama in the Liturgical  
Catechesis of Catechumens

Episcopal Theological College of Pécs, Pécs (HU)
csonta.reka@pphf.hu

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.27

Abstract: This study explores the use of the bibliodrama in the li-
turgical catechesis of catechumens. Liturgical catechesis provides 
the formation needed for the reception of the sacraments. In the bib-
liodrama, catechumens become active partakers in their religious 
and spiritual development. Through interactions with their peers, 
participants experience the message of the dramatised biblical text, 
which speaks to them personally, in their particular situation of life. 
They encounter the text as the word of God and confront their own 
inner processes at the same time.
Keywords: liturgical catechesis, catechumens, bibliodrama



538 Abstracts

LÁSZLÓ HOLLÓ 

Active Participation in the Life of the Church.  
The Reorganisation of the Roman Catholic Status  

in Transylvania after the Regime Change of 1989–90  

Babeș–Bolyai University, 
Faculty of Roman Catholic Theology, Cluj (RO)

hollo.laszlo@ubbcluj.ro

DOI: https://doi.org/10.52258/stthtr.sup.04.28

Abstract: The “participatio actuosa” in the liturgy has important 
consequences for the engagement of lay persons in ecclesial prac-
tice. This paper details the stages that led to the reorganization of 
the Roman Catholic Status, a body in which clergy and laity collab-
orated in the church, after the fall of the Communist regime, in the 
Diocese of Alba Iulia.
Keywords: Roman Catholic Status, Diocese of Alba Iulia, lay partic-
ipation



A kötet szerzői

András István egyetemi adjunktus, a Babeș–Bolyai Tudományegye-
tem Római Katolikus Teológia Kara Pasztorális Teológia Intézetének 
oktatója, katolikus pap. Filozófiát tanít Gyulafehérváron és Kolozs-
váron. A Gyulafehérvári Papnevelő Intézet rektora. Kutatási területe 
a posztmodern filozófia, közelebbről Gianni Vattimo filozófiája. Elér-
hetőség: istvan.andras@ubbcluj.ro.

András Szabolcs egyetemi adjunktus, a Babeș–Bolyai Tudomány-
egyetem Római Katolikus Teológia Karának oktatója. Dogmatikát és 
patrológiát tanít. Kutatási területe az ortodox teológia, a Filioque-vi-
ta és a nacionalizmus. A Római Katolikus Teológia Kar dékánhelyet-
tese. Elérhetőség: andras.szabolcs@ubbcluj.ro.

Olimpiu Nicolae Benea egyetemi docens, archidiakónus, a Babeș–
Bolyai Tudományegyetem Ortodox Teológia Karának újszövetséges 
tanára. Kutatási területe a páli levelek és a patrisztikus exegézis.  
A BBTE Biblikus Központjának igazgatója. Elérhetőség: nicolae.be-
nea@ubbcluj.ro.

Bodó Márta magyar–angol szakon diplomázott, a Babeș–Bolyai Tu-
dományegyetem Római Katolikus Teológia Karán szerzett doktori 
fokozatot. Kutatási területe a színház és liturgia kapcsolata. A Ke-
resztény Szó katolikus kulturális folyóirat főszerkesztője és a Vasár-
nap című hetilap szerkesztője, a RomKat.ro katolikus portál felelős 
szerkesztője. Elérhetőség: bodo.marta@verbum.ro.

Diósi Dávid habilitált egyetemi tanár, a Babeș–Bolyai Tudomány-
egyetemen Római Katolikus Teológia Karán a liturgikus teológia 
professzora, a kar dékánja, a Gyulafehérvári Papnevelő Intézet 



540 A kötet szerzői

vicerektora. A Trieri Egyetemen szerzett doktori fokozatot. Elérhe-
tőség: david.diosi@ubbcluj.ro.

Csonta István főiskolai adjunktus, a Pécsi Püspöki Hittudományi 
Főiskola oktatója, az Egyháztörténelem tanszék vezetője. A Leuveni 
Katolikus Egyetemen doktorált. Kutatási területe a II. vatikáni zsinat 
és a laikus apostolkodás. Elérhetőség: csonta.istvan@pphf.hu. 

Farmati Anna egyetemi adjunktus, irodalomtörténész, a Babeș–Bo-
lyai Tudományegyetem Bölcsészettudományi Kara Irodalomtudo-
mányi Intézetének oktatója. Kutatási területe a régi és újkori magyar 
lelkiségi irodalom. Elérhetőség: anna.farmati@ubbcluj.ro.

Fazakas Sándor habilitált egyetemi tanár, a Debreceni Református Hit-
tudományi Egyetem oktatója, református lelkész. Kutatási területe a 
rendszeres teológia (Kálvin, Karl Barth) és a szociáletika. A Babeș–Bo-
lyai Tudományegyetem díszdoktora. Elérhetőség: fazakass@drhe.hu.

Gánóczy Sándor a Würzburgi Egyetem Katolikus Teológia Karának 
emeritus professzora, szisztematikus teológus, katolikus pap. Kuta-
tási területe Kálvin, a teológia és a tudomány, közelebbről az agy-
kutatás kapcsolata, a szentségtan, Wolfhart Pannenberg teológiája.  
A Babeș–Bolyai Tudományegyetem díszdoktora. Párizsban él. Elér-
hetőség: alexandre.ganoczy@wanadoo.fr. 

Hegedűs Enikő művészettörténész, a Gyulafehérvári Főegyházme-
gye egyházművészeti referense. A Babeș–Bolyai Tudományegyetem 
Római Katolikus Teológia Karán szerzett doktori fokozatot. Kutatási 
területe az erdélyi kultikus Mária-ábrázolások. Elérhetőség: eniko.
hegedus@romkat.ro.

Holló László morálteológus, habilitált egyetemi tanár, a Babeș–Bo-
lyai Tudományegyetem Római Katolikus Teológia Karának oktatója, 
katolikus pap. Innsbruckban szerzett doktori fokozatot. Kutatási te-
rülete a szociáletika és a Római Katolikus Státus. Elérhetőség: hollo.
laszlo@ubbcluj.ro. 



541A kötet szerzői

Jákyné Csonta Réka a kolozsvári Babeș–Bolyai Tudományegyetem 
Római Katolikus Teológia Karán doktorált. A Pécsi Püspöki Hittu-
dományi Főiskola Pedagógia–katekétika–pszichológia tanszékének 
oktatója. Pedagógiai módszertant és katekétikát tanít. Elérhetőség: 
csonta.reka@pphf.hu.

Jonica Xénia a kolozsvári Babeș–Bolyai Tudományegyetem Római 
Katolikus Teológia Karán doktorált. Kutatási területe az erdélyi fe-
rences népmissziók. A kolozsvári Erdélyi Ferences Gyűjtőlevéltár 
levéltárosa. Elérhetőség: ofmarchiv@gmail.com.

Kajtár Edvárd liturgikus, tanszékvezető habilitált egyetemi docens, 
a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hittudományi Kara és a Pécsi 
Püspöki Hittudományi Főiskola oktatója, katolikus pap. A Pázmány 
Péter Katolikus Egyetemen szerzett doktori fokozatot és habilitált. 
Elérhetőség: kajtar.edvard@htk.ppke.hu. 

Kiss Endre a Babeș–Bolyai Tudományegyetem Római Katolikus Teo-
lógia Kara Pasztorális Teológia Intézetének adjunktusa, katolikus 
pap, a Gyulafehérvári Papnevelő Intézet lelki igazgatója. A Babeș–
Bolyai Tudományegyetem Római Katolikus Teológia Karán szerzett 
doktori fokozatot. Pasztorális teológiát oktat. Elérhetőség: endre.
kiss@romkat.ro.

Kovács Gusztáv filozófus, morálteológus, tanszékvezető egyetemi 
tanár, a Pécsi Püspöki Hittudományi Főiskola oktatója és rektora. 
A Bécsi Egyetemen szerzett doktori fokozatot. A Pécsi Tudomány-
egyetemen habilitált filozófiából, a Babeș–Bolyai Tudományegyete-
men teológiából. A European Society for Catholic Theology elnöke. 
Kutatási területe az etika, a bioetika és a szociáletika. Elérhetőség: 
rektor@pphf.hu; dr.kovacs.gusztav@gmail.com. 

Lukács Ottilia biblikus, a Pécsi Püspöki Hittudományi Főiskola do-
cense, rektorhelyettes, ószövetséget és bibliai hébert tanít. Katolikus 
teológiát és szociális munkát tanult a Babeș–Bolyai Tudományegye-
temen. A Leuveni Katolikus Egyetemen doktorált. A Pázmány Péter 



542 A kötet szerzői

Katolikus Egyetemen habilitált. Kutatási területe Ezékiel és a sabbat 
mint identitásjegy. Elérhetőség: lukacs. ottilia@pphf.hu.

Nagy Norbert teológiát tanult Kolozsváron, Prágában, Bernben, 
Bonnban és Fribourgban. A Fribourgi Egyetemen folytatott dokto-
ri tanulmányokat. Kutatási területe a II. vatikáni zsinat liturgiare-
formja, különös tekintettel a Pontificale Romanum és a Caeremoniale 
Episcoporum ekkléziológiai vonatkozásaira. Jelenleg a Babeș–Bolyai 
Tudományegyetemen fejezi be doktori tanulmányait. Elérhetőség: 
norbert.nagy@gmx.ch

Tobias Nicklas habilitált egyetemi tanár, a Regensburgi Egyetem Ka-
tolikus Teológia Karának újszövetségi exegézis és hermeneutika pro-
fesszora, a Beyond Canon kutatóközpont vezetője. Számos könyv és 
tanulmány szerzője a keresztény apokrif irodalomról, az Újszövetség 
recepciótörténetéről, a jánosi irodalomról és a kereszténység zsidó 
gyökereiről. Elérhetőség: Tobias.Nicklas@theologie.uni-regensburg.de.

Oláh Zoltán egyetemi docens, a Babeș–Bolyai Tudományegyetem 
Római Katolikus Teológia Kara Pasztorális Teológia Intézetének 
ószövetséges tanára, intézetvezetője, katolikus pap. A Pápai Biblikus 
Intézetben szerzett licenciátust, a Babeș–Bolyai Tudományegyetem 
Római Katolikus Teológia Karán doktori fokozatot. Kutatási területe 
Izajás könyve és a Septuaginta. Elérhetőség: zoltan.olah@ubbcluj.ro. 

Orbán Szabolcs OFM morálteológus, egyetemi adjunktus a Babeș–Bo-
lyai Tudományegyetem Római Katolikus Teológia Karán (Kolozsvár–
Gyulafehérvár). A Lateráni Egyetemen (Accademia Alfonsiana) szer-
zett doktori fokozatot. Kutatási területe a bioetika, a teremtésvédelem, 
Assisi Szent Ferenc írásai. Elérhetőség: szabolcs.orban@ubbcluj.ro. 

Péter István egyetemi adjunktus, a Babeș–Bolyai Tudományegye-
tem Református Tanárképző és Zeneművészeti Karának oktatója, 
intézetigazgató, református lelkész. A Babeș–Bolyai Tudomány-
egyetemen teológiai doktori fokozatot szerzett. Elérhetőség: istvan. 
peter@ubbcluj.ro.



543A kötet szerzői

Szabó Miklós biblikus, a korai judaizmus kutatója, főreferens a 
Nemzeti Közszolgálati Egyetemen. Bibliatudományra és régészet-
re szakosodott a jeruzsálemi Studium Biblicum Franciscanumban.  
A Babeș–Bolyai Tudományegyetemen szerzett doktori fokozatot. 
Kutatási területe a Zsidókhoz írt levél, Salamon zsoltárai, a Biblia 
világa. Elérhetőség: szabo.miklos.istvan@uni-nke.hu.

Szatmári Györgyi biblikus, főiskolai tanár, a budapesti Sapientia 
Szerzetesi Hittudományi Főiskola Bibliatudomány Tanszékének ok-
tatója. A Pontificia Università Gregorianán szerzett licenciátust, a 
Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hittudományi Karán doktori fo-
kozatot. Kutatási területe a János-evangélium, a zsoltárok. Elérhető-
ség: szatmari.gyorgyi@sapientia.hu.

Veres Stelian kanonok, a Gyulafehérvári Római Katolikus Érsekség 
gazdasági igazgatója. A Babeș–Bolyai Tudományegyetem Római Ka-
tolikus Teológia Karán szerzett doktori fokozatot egyháztörténeti 
témából. Elérhetőség: stelian.veres@romkat.ro.

Joseph Verheyden a Leuveni Katolikus Egyetem Teológia és Val-
lástudomány Karának emeritus újszövetséges professzora. Kutatási 
területe a szinoptikus evangéliumok és a Quelle, Lukács és az Apos-
tolok cselekedetei, a kora keresztény irodalom. Számos kötet és ta-
nulmány szerzője. A Babeș–Bolyai Tudományegyetem díszdoktora. 
Elérhetőség: jos.verheyden@kuleuven.be.

Zamfir Korinna egyetemi tanár, a Babeș–Bolyai Tudományegyetem 
Római Katolikus Teológia Karának oktatója. Biblikus tárgyakat, kora 
keresztény irodalmat és ökumenikus teológiát tanít. A Babeș-Bolyai 
Tudományegyetemen doktorált, a Regensburgi Egyetemen habilitált. 
Kutatási területe a pasztorális levelek, az apokrif cselekedetek és a ka-
tolikus–protestáns párbeszéd. Elérhetőség: emilia.zamfir@ubbcluj.ro; 
kori_zamfir@yahoo.com.



A szerkesztők közül ketten, Bőjte Csongor és Bodó Márta  
a kötetet kiadó Verbum Egyesület igazgatójaként, illetve főszerkesztőjeként  

is tevékenykednek. Az átláthatóság biztosítása és az esetleges érdekellentétek 
elkerülése érdekében a szerkesztési és kiadási folyamat során  

szigorú biztosítékokat alkalmaztunk, összhangban az StThTr.S sorozat  
és a COPE etikai irányelveivel.

Two of the editors, Csongor Bőjte and Márta Bodó, also hold  
the roles of Director and Editor-in-Chief, respectively, at Verbum Publishing 
House, the publisher of this volume. To ensure transparency and address  
any potential conflicts of interest, rigorous safeguards were implemented 

throughout the editorial and publication process, in accordance  
with the ethical guidelines of the StThTr.S series and COPE.


